# みんぱくリポジトリ

西アフリカのイスラム化にかんする一考察: 歷史主義批判

| メタデータ | 言語: jpn                              |
|-------|--------------------------------------|
|       | 出版者:                                 |
|       | 公開日: 2017-03-14                      |
|       | キーワード (Ja):                          |
|       | キーワード (En):                          |
|       | 作成者: 竹沢, 尚一郎                         |
|       | メールアドレス:                             |
|       | 所属:                                  |
| URL   | http://hdl.handle.net/10502/00008336 |

# 西アフリカのイスラム化にかんする一考察 ---歴史主義批判---

竹 沢 尚一郎\*

Essai sur l'islamisation en Afrique occidentale: critique de la perspective historique de Trimingham

# Shoichiro Takezawa\*\*

L'islamisation en Afrique occidentale a déjà fait l'objet de nombreuses études historiques et anthropologiques. Celles-ci avancent diverses thèses dont la plus autorisée est sans doute celle de Trimingham, développée dans son ouvrage écrit en 1962: A History of Islam in West Africa. Voici les grandes lignes de sa thèse: l'islamisation aurait commencé en Afrique occidentale vers le llème siècle, mais son influence serait restée marginale par rapport au système religieux traditionnel dominant encore dans toute l'Afrique noire. La situation aurait changé complètement avec l'éclatement des "guerres saintes" qui se sont succédées tout au long du 19ème siècle: auparavant, l'islam n'etait que la religion des princes ("the imperial cult" au dire de Trimingham); c'est après ces guerres que l'islam serait devenu une religion nationale et populaire.

Cette thèse est acceptée par beaucoup de chercheurs; mais elle nous paraît critiquable sur les points suivants:

- 1) Cette thèse néglige l'influence des activités pacifiques des commerçants islamisés du groupement mandé. Depuis le moyen âge, ils parcouraient la vaste zone de l'Afrique occidentale, du Sénégal au pays hausa, des confins sahariens au Golfe de Guinée; ils reliaient entre elles ces regions eparpillées grâce à un réseau commercial par lequel l'islam a été transmis d'une région à l'autre.
- 2) Cette thèse surestime l'influence des "guerres saintes" du 19ème siècle. En fait, ces guerres ne furent pas la cause, mais l'effet d'islamisation qui s'accélérait depuis longtemps.
- 3) Cette thèse élaborée dans une perspective historique ne fait que retracer de grands événements politiques et/ou religieux. Elle n'explique pas pourquoi l'islamisation était nécessaire à la grande masse de la population, ni quel effet l'islamisation a entrainé au détriment du système religieux traditionel.

Nous développons quant à nous dans la présente étude ces trois points, en nous appuyant et sur les données recueillies par nous-même, et sur celles fournies par les travaux récents qui sont tellement fructueux qu'ils ont transformé les images que nous avions de l'histore africaine.

<sup>\*</sup> 東京大学文学部

<sup>\*\*</sup> University of Tokyo

#### はじめに

- 1. マンデ系集団とイスラム世界の拡大
  - a. 西アフリカへのイスラムの到達
  - b. イスラムと交易ネットワーク
  - c. イスラムと生産
  - d. イスラムと社会変化
- 2. 18-19世紀のジハードとその影響
  - a. フータ・ジャロンのジハード
  - b. ハウサランドのジハード
  - c. マッシナのジハード
  - d. 西アフリカのジハードとその影響
- 3. 民族宗教とイスラム
  - a. なぜイスラム化が必要だったのか
- b. イスラムは何をもたらしたか むすび

# はじめに:歴史主義的解釈

西アフリカにおけるイスラム化の問題は、アフリカ研究史上の重要なトピックの1つであり、これまでさまざまな立場から論じられてきた。そのなかでもっとも有力なのは歴史的な観点に立つものであり、どの時代に、どのような事件を契機として、どの地域までイスラムが浸透したかを、逐次的にのべていったものである [Gouilly 1952: 41-169; Trimingham 1962; Monteil 1971: 58-115; Nicolas 1981: 34-95; Clarke 1982; Hiskett 1984]。

なかでもこれらの研究を代表するのは、トリミンガムの2つの著作である (Trimingham 1959; 1962)。それによると、西アフリカにおけるイスラム化は11世紀頃に開始されたが、18世紀以降の一連の「聖戦」ジハード jihād によってその様相を大きくかえるにいたった。それ以前には、イスラムは、マリ Mali やガオ Gao などの大帝国の支配層のあいだには広まっていたが、人口の大部分を占める農民層にはおよんでいなかった。トリミンガムの表現によれば、イスラムはインペリアル・カルト Imperial cult にすぎず、「国家の伝統的構造にいかなる本質的寄与もなさなかった」 (Trimingham 1959:141) ばかりか、「アフリカ人の

生活を変えることもなかった」〔Trimingham 1962:143〕。これにたいし、「イスラムの偉大な世紀である19世紀」に〔ibid.:155〕,主としてフルベ族の手によって西アフリカ各地で逐行された一連のジハードは、イスラムの真の深化と大衆化をもたらした。これによってはじめてイスラムは、民衆のあいだに深く根をおろし、人びとの意識と社会のあり方に決定的影響を与えることができた〔ibid.:232-233〕というのである。

こうした見解は、トリミンガムだけでなく、上記の研究者の多くに受け入れられたものである<sup>1)</sup>。しかしそれは、事実を誤認しているだけでなく、方法論上の欠陥も含んでいるように思われる。具体的にいえば、それは以下の3点において批判されるべきである。

1) 一連の聖戦以前の西アフリカにおけるイスラ ムの受容を,「インペリアル・カルト」として形 容することには問題がある。それ以前の段階にも、 イスラムはとくにマンデ系 Mandéの人びとの手 をとおして、西アフリカの各地に大きな影響力を もってはいりこんでいた。それは、トリミンガム のいうように政治的支配層のあいだにとどまって いたわけではなく、交易と手工業の拡大の網の目 をとおして、広く人びとの生活のあり方を変えて いったし、各地に政治的変革ももたらしていた。 2) 一連の「聖戦」がイスラムの民衆化にはたし た影響を、過大に評価しすぎている。18世紀から 19世紀にかけて、西アフリカ各地で手がけられた 「聖戦」は、イスラム化の歴史において1つの断 絶として現われたものではなく、むしろそれ以前 の、長くゆるやかな浸透を前提にしていた。とく にフータ・ジャロン Futa Djalon, マッシナMassina, ハウサランド Hausa landにおいて、「フル ベ人2) 」の手によっておこなわれたジハードは、 全体としてみたとき,後発のフルベ人が,より進 んだ文化をもっていた先進のマンデ諸集団、ハウ サ人 Hausa にたいしてしかけた分派闘争としての 性格を強くもっており、社会全体のあり方に決定 的影響を与えたわけではなかった。

3) これらの研究は、1591年のガオ帝国の崩壊や、 18-19世紀の一連の「聖戦」など、歴史の表面に あらわれてくる宗教 - 政治的な大事件を重視し、 それを並記するだけにおわっている。むしろもう 一歩踏みこんで、なぜ西アフリカの諸社会がイス ラムを必要としていた(いる)のか、その理由を、 論理的および社会的要因のなかに探ることが必要 であろう。そのためには、イスラム以前の西アフ リカで優越的であった、「部族」を外枠とするい わゆる部族宗教との対比でイスラムをとらえるこ とが、不可欠であると思われる。

以上3点について、この順にみていくことにしたい。

# 1. マンデ系集団とイスラム世界の拡大

# a. 西アフリカへのイスラムの到達

西アフリカにおけるイスラム化は、まずサハラ 南縁地帯ではじまった。歴史に現われた西アフリカ最古の王国であるガーナ Ghana 帝国は、8世紀後半には「金の国」としてアラブ世界に知られており〔Cuoq 1975:42〕、この時代までに、イスラムの支配する北アフリカと西アフリカのあいだの交流はかなり活発になっていたと考えられる3)。

そのガーナ帝国についてくわしい記録を残しているアル・バクリー al-Bakri によると(1068年),ガーナの王じしんは伝統的な宗教体系にしたがっていたが、その一方でイスラムにたいしてきわめて好意的であった。王はその側近の大臣、通訳、会計の多くをイスラム教徒から採用していたし、2つの都からなる王都のうち、1つはイスラム教徒のためのもので、多くのイスラム寺院が建てられていた〔ibid.:99-100〕。

しかしてうしたイスラムと伝統宗教とのあいだの均衡は、「聖戦」を宣言したベルベル人 Berber のムラービト朝 al-Murabitのガーナ侵攻(1076年)によって崩れさり、ガーナはイスラムを国教とするようになっていった。その半世紀あとに書かれたアル・ズーリー al-Zuhli (1137年)の記録によれば、この時代にはガーナの人びとは「良いムスリム」になり、メッカへの巡礼をおこなったり、イスラム教師や学者、判事を多数かかえるようになっていたとされる(Levtzion and Hopkins 1981: 98 $^{4}$ )。

一方、それより以前にアル・バクリーは、ガー ナの南方に位置するマリ帝国の王の改宗について, 興味深い話をつたえている。それによると,マリ の王は最初異教徒であったが、何年もひでりが続 き、伝統的な供儀では何の効力もないことを悟る と、イスラムを受け入れることを決意したという (Cuoq 1975:102-103)。そのほかにもかれは、 セネガル川流域のタクルール Takrūr の王が, す でに11世紀初頭にイスラムに改宗し、臣下もそれ に倣ったことを記しているし〔ibid.:96〕, 10世 紀末のアル・ムハッラビー al-Muhhallabī の記 録は、ニジェール川中流に位置するガオ帝国の王 も、イスラムへの改宗を臣下の前で宣言し、多く の臣下がそのあとにつづいたことを述べている (ibid.:77)。しかもこのガオの国では、王の即位 には印と剣, コーランの3種が贈られるのがなら わしであり、「イスラム教徒だけが王位につける」 というのである [ibid.:109]。

このような王とイスラムとの結びつきは、のち に西アフリカで最大の版図を広げた13-14世紀の マリ帝国と、15-16世紀のガオ帝国において、も っとも顕著になっていった。メッカ巡礼のおりに, 湯水のように金を使ったことで名高いマンサ・ム ーサ Mansa Moussa は、どうじにその領地の各 地にイスラム寺院を建設したイスラム王であった し〔Tarikh el-Fettach:55-59〕, マリ帝国をつ うじて、信者の証としてメッカ巡礼をおこなった マリの王の数は、かれを含めて6人を数えている [Niané 1975:36]。また15世紀のガオ帝国にお いては,ソンニ朝 Sonniを倒してあたらしくアス キア朝を建てたアスキア・モハメッド Askia Mohammed は、メッカ巡礼のおりに黒人アフリカの カリフの称号を与えられると、自己の権威をイス ラムによって支えるべく積極的に「聖戦」をくり 返した〔Rouch 1953:187-195<sup>5</sup>〕。さらにか れは、「イスラム専制主義」を理想として、官僚 制を組織したほか、奴隷制による生産と商業の発 展、そして軍隊と国庫財産の王への集中を実現す るにいたった (Cissoko 1975:98-114)。

以上のような王国とイスラムの結びつき、とく にイスラム化が上からの政策としておこなわれた

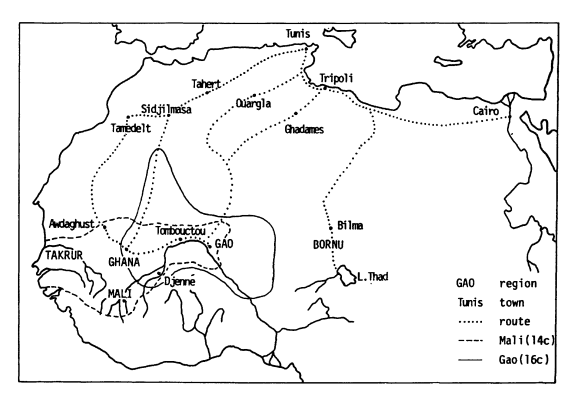


図1. 中世初期の交易路(8-12C)と西アフリカの大帝国

という事実は、一見したところでは、トリミンガ ムのいう「インペリアル・カルト」としてのイス ラムの受容という解釈を正当化するものと思われ る。しかしながら、実際にはそうした解釈はあま りに表面的なものといわなくてはならない。すで にガーナ帝国において、イスラムの拡大のもっと も有力な力となっていたのは、なによりマンデ系 の交易者たちであったからである。アラブの記録 でワンガラ Wangara と呼ばれているかれらは, 早い時期からイスラムを受けいれ(Levtzion 1980: 134〕, 西アフリカの各地に展開するなかで、諸帝 国の経済的繁栄を支える有力な力となっていった。 というのも,中世のアラブの地誌家が一致して認 めているように、ガーナからガオにいたる中世の 大帝国は、その繁栄の基となった金の産地を直接 支配したことは一度もなく、その交易と運搬はこ れらのイスラム交易者の手に握られていたからで ある (al-Mas'udi, al-Bakri, al-Umari, ibun -Battuta (Cuoq 1975: 60-61, 101, 264-265, 298-299); Léon L'Africain 1956; 465-471). トンブクツーで書かれた17世紀の史書によれば、

このワンガラとはマリ帝国を築いたマリンケと起 源を同じくする人びとであり、後者が戦士をさす のにたいして、交易者をさすことばであるという [Tarikh el-Fettach: 65]。かれらはサハラ交易 の相手であるベルベル人の影響をうけて、まずイ バード派 Ibad のイスラムを受けいれたようであり [Lewicki 1964: 294 sq <sup>6)</sup>], そのことは、先のマ リの王の改宗のエピソードがイバード派の導師の 手でおこなわれたとされること (Levtzion and Hopkins 1981:368-369), そして14世紀にワン ガラの町ザガリー Zaghari をおとずれたイブン・ バツータが、その町でサガヌグー Saghanugu<sup>7)</sup> とよばれるイバード派の集団に出会ったと書いて いること (Cuog 1975: 298-300) に示唆されて いる。このイバード派とは、アル・ズーリーが明 言しているように、「聖戦の外側に身を置く」人び とであり、(Levtzion and Hopkins 1981:99), 自分たちの力を拡張するためにも、なにより交易 をつうじた平和的なイスラムの拡大を望んでいた のであった<sup>8)</sup>。

#### b. イスラムと交易ネットワーク

西アフリカにおけるイスラムの発展に決定的な役割をはたすことになるこれらのマンデ系交易者たちは、早い時期からイスラムの布教と、金やその他の交易品の入手を求めて西アフリカ全土に散っていき、各地でさまざまの名前で呼ばれるようになっていった。かれらの最初の本拠地はニジェール川中流の、マッシナ Massina とよばれる地域にあったが、そこではかれらはマルカ Marka とよばれ、ジャ Dia、ジェンネ Djenné、ニャミナ Nyamina などのイスラムと交易のセンターを建設した。そしてこれらの都市は、かれらのさるる展開のための拠点となっていったのである。

そこから西に移動した人びとはジャカンケ Dia-kanké とよばれ、交易とどうじに聖職者としての評判をとった。かれらはおそらく12世紀後半までには、金の産地であったセネガル川上流に達し、新しい本拠地ジャカバ Diakaba の町を築いたあと、セネガル、ガンビア、上ギニアなどの地方に拡散しながらイスラムを広めていった〔Sanneh 1976a:54-62;1976b:82;Hunter 1976:450-

453〕。ニジェール川流域から東へ移った人びとは ワンガラワ Wangarawa とよばれ、14世紀にハウ サの国々 Hausa land にはじめてイスラムをもた らしたほか [Palmer 1909:104], コーラの実や 綿織物、皮製品といった「西の産物」を導入した (ibid.: 109; Lovejoy 1978: 180-185)。16世紀 の初めにハウサランドを訪れた(とされる)レオ・ アフリカヌスは、ハウサランドの国々のくわしい 記録を残しているが、それによれば、カノ Kano とカチナ Katsina という今日までつづく都市国家 のすぐ隣に、ワンガラという国が存在していたこ とになっているが (Léon L'Africain 1956: 478 -479),それはニジェール川中流域から移住してき たワンガラが築いた国で、13-15世紀にかけてハ ウサランドでもっとも繁栄した商業国家であった (Urvoy 1949: 67 9) o

一方,南のギニア湾岸に向かった人びとはジュラ Jula, Dioula とよばれ,14世紀ごろにはアカン Akan の金の産地にいたり,ベゴ Begho,ボンドゥク Bonduku,ブナ Buna などのイスラムと交易のセンターを築いたほか,はじめてこの地に青銅

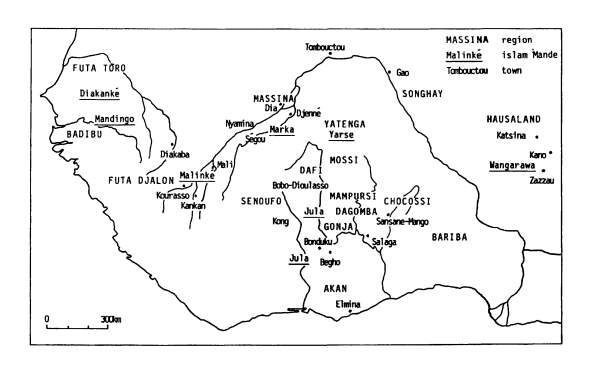


図2. イスラムマンデの活動範囲と交易都市

器と綿布をもたらした (Wilks 1982: 339-346; Kea 1982: 53-54)。

またハウサランドとアカンのあいだのモシ Mossi の国にいたった人びとは、ヤルシ Yarse、ダフィ Dafis とよばれ [Tauxier 1912: 379. 403]、ニジェール川流域の交易センターとモシ王国を結び合わせるとどうじに、伝統宗教に根ざした後者のうちに、イスラムと綿織物などの産業を導入した [Izard 1971: 214-219]。

このように,マンデ系のイスラム交易者の活動 は西アフリカ全土におよんでいたのであるが、そ れについて、ギニア湾岸の各地で金をめぐって競 合していたポルトガルの商人は、いく分かの驚き と共感をこめて書いている。「マンディンガの多く はマホメットの教えにしたがい……とても友好的 な人びとである。かれらは生活も豊かであり、多 くの商品をあつかっている。とくに布を織ったり 縫ったりするのにたけ、黒人からも白人からも愛 されている」 [Fernandes 1951:45-47]。この記 録の書かれたガンビア川の流域で、ポルトガル商 人が金を入手していた相手はマンディング商人で あったが [ibid.: 43], そこから約 2000 km はなれ た現在のガーナの国のエルミナ Elmina の砦に, 金を売りにくるのもやはりマンディングらの商人 であった [Pacheco Pereira 1956: 123-125]。 しかも驚くべきことに、このマンディングの交易 者は、陸路を通って2つの地点を自由に往来して いたというのである (Fernandes 1951:47)。

かれらイスラム交易者のネットワークが、ガンビア川とギニア湾岸のあいだにだけ存在していたと考えることは、むしろ不自然であろう。じっさい多くの記録は、広い範囲にわたって移動しながら活動をおこなうイスラム交易者たちの活躍を描いているのである。16世紀はじめのポルトガル人フェルナンデスによれば、サハラ砂漠の南端のトンブクツー Tombouctouの町と、南の金の産地とを結びあわせていたのはウンガロス Ungaros(=ワンガラ)とよばれるイスラム黒人であり、かれらは砂漠からくる塩を船にのせてジェンネまで運び、そこからさらに黒人奴隷の頭にのせてアカンの金山にまで運んでいった [Fernandes 1939:85]

-89, 115〕。またハウサのカノに伝わる歴史書によれば、チャド湖付近のボルヌ王国Bornuと、アカン地方のゴンジャ王国Gonjaとを結ぶ交易路が15世紀までに開かれ、ゴンジャのワンガラ商人がハウサ都市によくくるようになっていた〔Palmer 1928 Ⅲ:109-111〕。しかも時を同じくして、それまでコーランと法書しかなかったハウサの国々に、はじめてマリからアラビア語の辞書と神学書がもたらされたというのである〔ibid.:111〕。

このように広い地域を結びあわせる交易ネットワークに加えて、より狭い範囲では、いっそう緊密なネットワークが形成されていた。たとえばニジェール川中流域からギニア湾岸にかけて展開したワタラOuattaraのクランは、コンKong、サンサネ・マンゴSansane-Mango、ベゴBeghoといった、数100㎞離れ、ことなる王国に属する都市のあいだの交易を保証するために、それぞれの都市に自分たちのクランの成員からなる地区をもっていたし、カマラテKamaratéとジャバガラテDiabagaratéのクランは、ゴンジャ、ボンドゥク、サンサネ・マンゴ、ジェンネといった重要な交易都市のあいだに、同じ親族のメンバーを配置してその交流をうながしていたのである〔Boutillier 1971: 241-243〕。

今日、マンデ系社会の中心をなすのは、マリンケーバンバラージュラ Malinké-Bambara-Julaの3つの集団であるが、そのあいだにはいちじるしい言語の共通性が存在することが知られている。たとえば1500km以上はなれたセネガルのマリンケ語と、コートジボワールのジュラ語とのあいだでも、両者の文法はまったく同一であり、語彙は95%以上が共通であるか、あるいはわずかの変化をもって正確に対応している[Bird 1970:148;Dalby 1971:4-6]。このような言語の共通性と広がりは、アフリカの言語としてはきわめて例外的なものであり、それだけマンデ系の人びとのネットワークの広がりと、それに沿っておこなわれた人びとの移動の瀕繁さとを裏づけるものといえよう。

# c. イスラムと生産

私たちはこれまでマンデ系のイスラム集団を、 イスラム交易者という名でよんできた。しかしこ のことばは、本当の意味では正しくない。という のも、かれらの活動は交易にかぎらず、生産の次 元にまで深くふみこんでいたからである。

かれらはさまざまな種類の手工業の発達をうな がしたが、なかでもとくに熱心におこなったのは 「織物の文明」[Lombard 1978:15] といわれる イスラム文化と密接に関係する, 綿織物の生産で あった。西アフリカ独得の幅の狭い水平織機は, イスラムマンデ出身の地であるニジェール川中流 域ではじめて用いられたと推測されているが[Boser-Sarivaxévanis 1977:318〕, それを西アフリ カ各地に伝えたのも、やはりこのマンデの人びと であった。たとえばセネガンビアの各地に移住し たジャカンケは、綿花の栽培と綿布の生産によっ て多大な富をえていたし、かれらの影響のおよん だ地域ではしばしば綿布が貨幣として用いられて いた [Curtin 1971a: 235]。おなじように、ブル キナファソのモシ王国においても、綿花の栽培と 綿布の生産に従事するのはヤルシとよばれるマン デ移住者であり [Izard 1971: 219; Kawada 1979 : 235-236], ここでも綿布が交易の単位とされた ほか、その商業は、北部モシのヤテンガ王国の初 期の拡大期以来つねにかなりの重要性を占めてい た (Izard 1971:220)。

さらにコートジボワール北部のセヌフォ Sénoufo 社会のもとで、布を織るのは今日にいたるまでジュラの仕事であるし〔Holas 1957: 69-70〕、その南のアカンの地では、マンディングが金との交易に用いたのはかれらの手織りの綿布であった〔Wilks 1982: 464-465〕。しかもこのマンデの綿布は質の高いことで知られ、金を求めてポルトガル商人が沿岸各地にきたとき、どこでもマンデの布の方がポルトガルや北アフリカ原産の布より高く評価されていた〔Rodney 1968: 274; Wilks 1982: 464-465〕。そのためかれらは運んできた布を売って金をえることはできず、逆にいったんマンデから布を買い、それをアフリカの他の地方で売って奴隷を入手し、その奴隷とひきかえにようやく金を獲得することができたのだった100。

マンデ系の移住者たちが関与していたのは、織物に限らず、他の生産領域にもおよんでいた。今

日のベナン北部のバリバBariba 地方では、土器をはじめとする各種の手工業はマンデの影響を色濃く残しているし [Lombard 1965:48;82-83]、北ガーナのゴンジャ王国や、ボルタ地方の最初のイスラム交易都市ベゴでも、鍛冶集団はマンデが連れてきたものとされている [Goody 1967:184;Bravmann 1974:64]。とくにこのベゴは、ジュラの手により14世紀以来交易と同時に手工業のセンターとしてもさかえ、織物、土器、象牙細工、金属加工などがさかんにおこなわれ、その品々は現在のガーナ、コートジボワールの各地に輸出されるほどであった [Kea 1982:53-54]。

イスラムマンデの影響をもっとも強く受けたの は、なかでも現在のガーナ南部のアカン地方であ ろう。この地方は、西アフリカでも最大の金の産 地として知られていたが、それを開発し、交易ル ートにのせたのもやはりマンデ系の人びとであっ た [Wilks 1982: 337-343]。 伝承によれば、ア カンの王は15世紀のはじめに、イスラム教徒の援 助をうけてマンデの土地を訪れて金山の開発を学 んだり [Wilks 1971:357-358], ワンガラの金 鉱堀りの専門家を連れてきたりしたとされており [Perinbam 1980:467], この地方の鍛冶集団が 今日もみずからをワンガラとみなし、マリンケ語 の一方言を話していることも [Wilks 1982:346], この伝承と無縁ではないだろう。そのほかにも, この地方の言語にはマンデからの借用語が多く, とくに貴族の位、運搬具、容器、特定の商品、重 量の単位など、交易と社会階層に関係することば の多くがマンデ起源であるという事実も [Wilks 1982:338], この地方へのマンデの影響の強さを ものがたるものである。

マンデの活動の影響は他の次元でもみられた。イスラムと交易のネットワークの拡大をめざしたかれらは、西アフリカ各地に散っていったが、そのかれらが開発した商品のうち、後世にもっとも大きな影響を与えたのはおそらくコーラの実であった。コーラの実は降水量の多い地方でしか収穫されないため、その嗜好は最初森林地帯の人びとのあいだに限られていた。ところが金を求めて森林地帯に達したマンデは、これをイスラムの教え

が禁じるアルコールにかわる嗜好品として選び、 サバンナ地帯一帯と、さらに砂漠をこえて北アフリカまで広めていったのである (Lovejoy 1980:103-111)。

#### d. イスラムと社会変化

交易と手工業の拡大で富を蓄積していったマンデ系イスラム集団は、当然のことながら各地の政治的変革にふかくかかわっていった。中世の西アフリカの大帝国の成立に、イスラムがどのようにかかわっていたかについてはくわしく知らされていない<sup>11)</sup>。しかしそののちの時代に、西アフリがどのように関与したかについては、あるていまどがある。イスラムを信奉するかれらと、政治権力とのあいだの関係はかなり複雑であり、国家によってかなりのちがいがある。しかしそこにはある一定のパターンがみられるようである。

北部ナイジェリアのハウサの人びとが1つの民 族集団を形成したのは、西暦1000年頃のことと 推測されているが、くわしいことはわかっていな い。ただ11世紀から13世紀にかけて、ハウサラン ドの各地に形成されたビルニbirniとよばれる城 壁都市が,国家の建設につながる重要な役割をは たしたことは確かなようである (Smith 1970:338 -342〕。その後15世紀の中頃に、ハウサはマリか らきたワンガラの手でイスラムを受けいれ、これ が国家の建設と社会の変革に決定的な契機となっ ていった。たとえば北部ハウサのカチナKatsina では、15世紀の後半にワンガラ出身のムハンマド・ コラウ Muhammad Korau がそれまでの王を廃 し、イスラム原理にもとづく新しい王朝Katsina-Lake を開いた (Smith 1971:198; Fuglested 1978:329).

一方カノでは、14世紀いらいワンガラの手でイスラムが導入されていたが、15世紀後半に王ムハンマド・ルンファMuhammad Rumfaのもとで、一連の改革がおこなわれた。かれは北アフリカからイスラム法学者を呼ぶなどして、イスラム法にもとづく政治の確立を試み、官僚制を整備した。そのほかかれは、交易と民衆の間のイスラムを進

展させるために市場やイスラム寺院を新しく作り、市壁を拡大するなどの仕事をおこなった [Smith 1971:198-199]。同じ頃、南部ハウサのザザウ Zazzau でもイスラム王がはじめて誕生し、かくしてイスラムは、それまで小さな城壁都市をもつにすぎなかったハウサランドに、実効的な領土支配をもつ新しいタイプの政治形態、すなわち国家を出現させたのである [Smith 1970:344]<sup>12)</sup>。

イスラムの影響による社会の変革は、セネガル からアカン地方にいたる幅広い地域でもみられた。 なかでもその影響の強かったのはヴォルタ川流 域であったが、そこではニジェール川中流域のマ ンデのセンターと、海岸に近いアカンの金の産地 をむすぶ交易路にそって, いくつもの国家が誕生 した (Wilks 1968: 162-164; Terray 1974: 336)。 そのうち、16世紀から17世紀にかけて成立した、 ボノBono (Wilks 1971: 357-358), マンプルシ Mampurussi (Levtzion 1968a: 128-133) 、ダ ゴンバ Dagomba (Levtzion 1968b: 726-727), ワ Wa (Wilks 1971: 354, 382), 北部モシ (Izard 1971:214-218), バンバラ [Monteil 1924:28sq.], などの諸王国は、いずれも軍事をつかさどる異教 徒の王と,経済を支配するイスラム交易-生産者 との密接な結びつきのうえに成立していた。

一方,ほぼおなじ時期に発生した,ゴンジャ [Goody 1964:197-199;1967:184-185],チョコシChokossi [Levtzion 1968a:78-80],コンKong,ボボージュラソBobo-Dioulasso [Wilks 1971:382] などの国家は、マンデからきた騎馬の軍事支配者が、やはりマンデ起源のイスラム交易者と結びつくことで形成された。しかしこのケースにおいても、マンデ起源の軍事支配者は最初はイスラムを奉じていたが、のちにそれぞれの土地の文化や言語に同化するなかで、イスラムを捨てて土地の宗教体系をうけいれるようになっていった [Goody 1964:197-199;Levtzion 1968a:81]。

このように、これらの国家はイスラムを国教としてはいなかったが、その成立にイスラムが大きく関与していた以上、イスラム者たちは国家組織とは無縁ではなかった。かれらは、非イスラムの

宗教体系に基礎をおくこれらの国家において、政 治的および儀礼的に重要な位置を占めていったの である。アカン地方のもっとも南に位置していた アシャンティ王国 Ashantiでは、王は伝統的な宗 教体系の長, いわゆる神聖王としての性格をもっ ていたが, その一方でイスラム者は王の重臣や相 談役として登用されていた [Wilks 1966:326-334〕。また、イスラムの影響が国家の基盤を脅 かすのを避けるために,イスラム商人が多く住み ついた都市を捨て、あらたに王都を作ったマンプ ルシ王国でさえ、王の即位式で重要な役をおこな うのはマンデ起源のイスラム教徒であった[Levtzion 1968a: 129-133)。おなじようにイスラム 者が非イスラム国家で重用された例は、ダゴンバ 王国 (Levtzion 1968a:733-734), 南部モシ王 国〔川田 1981:39-41〕, ゴンジャ王国〔Wilks 1971: 383; Levtzion 1975: 194〕, バンバラ王国 [Monteil 1924: 43-50] などでも共通してみら れたのである13)。

私たちはこれまで、11世紀に西アフリカに伝え られたイスラムが、主としてマンデ系集団の手を 介して, 西アフリカの各地にいかなる影響を与え たかをみてきた。それは、18-19世紀に一連の 「聖戦」がおこなわれるはるか以前から、社会の さまざまな次元に大きな変化をもたらす原動力と なっていたのである。こうしたイスラムのはたし た役割の重要性を考えるとき、トリミンガムのい う「インペリアル・カルト」なる概念が、いかに 表層的な解釈にすぎないかは明らかだろう。とい うのも、イスラムは政治支配者の手許にのみあっ たのではなく、まさに交易等の平和的な手段によ って西アフリカ全土にネットワークをはりめぐら せ, 各地で綿織物をはじめとする手工業の発達を もたらし、国家のない社会から国家をもつ社会へ の移行をうながしていたからである。さらにそれ は、綿布で作った衣服を着用し、アルコールのか わりにコーラの実を愛用し、アラビア文字を用い て記録をおこなうといった, かれら独自の文化と生 活の様式も広めていったのであった14)。

そうであれば、たとえ西アフリカの人口の大部 分を占める農民がイスラムを受け入れなかったか らといって、それを「インペリアル・カルト」なる安易な語で整理することは正しくないだろう。 農民がイスラムを受けいれなかったとすれば、それはかれらがそれを必要としなかったためであり、 交易者や大帝国の支配者がイスラムを信奉していたとすれば、かれらにはそれが必要だったためである。イスラムを必要とした者と必要としなかった者、この両者の差異を生みだしたのがいかなる論理的および社会的要因であったのか、それを考える前に、西アフリカのイスラム化にとって「フルベ人の聖戦」がいかなる位置を占めていたかをみておくことにしたい。

# 2. 18-19世紀前半のジハードとその影響

a. フータ・ジャロンのジハード

18世紀から19世紀にかけて、西アフリカの各地 であいついだジハードは,多くの研究者によって 特別な位置を与えられている。たとえばトリミン ガムは19世紀を「イスラムの拡大の偉大な世紀」 とよんでいるが (Trimingham 1962:155), それ はこの時代におこなわれた一連のジハードをつう じて、それまでの「みずからの同一性を失うまで にアフリカ化されたイスラム」が、 はじめて社会 と文化の「変革因子として生活の中心にすえられ るようになった」ためである [ibid.: 233]。ある いは別の研究者によれば、これらのジハードによ って、一部の支配者や交易者に限られていたイス ラムがはじめて一般民衆のあいだに浸透したので あり (Levtzion 1979: 215), もしこうした力によ る改宗がおこなわれなかったなら、 イスラムは 「伝 統宗教の失地回復の前に姿を消していただろう」 とさえいわれるのである [Hiskett 1984:303]。

これらの研究者に共通しているのは、歴史の表面にあらわれてくる戦争や王朝の変化、あるいはジハードによる新国家の建設といった、大きな政治一宗教的事件のみを重視する見方であり、そこからは長くゆるやかな過程としての社会 - 経済的変化はなおざりにされることになる。私たちは先に、トリミンガムによって「イスラムの停滞と異教の反動」の時代と形容された17-18世紀が、じつは交易等の平和的な手段をつうじて、イスラム

が西アフリカ全土に拡大、浸透した時代であった ことをみてきた。この章では、上記のジハードに かんするトリミンガムらの見解がはたして事実に 即したものかどうか、18世紀から19世紀の前半に かけておこなわれたいくつかのジハード<sup>15)</sup>の例を とりあげながら、考えてみたい。

最初にとりあげるのは、西アフリカでもっとも早くジハードが手がけられたフータ・ジャロンFuta Djalonである。ニジェール川とセネガル川の水源にあたるこの高地に、もっとも古くから住んでいたのはリンバLimba、バガBagaなどの西大西洋語族に属する人びとであった。その後この土地には、他の地方での戦争や迫害を逃れた人びとがあいついで移住するようになった。最初の大きな移住の波は、マリ帝国との覆権争いに敗れたスス人Sousouであり、ニジェール川をさかのばって13世紀ごろこの地にやってきたとされる。かれらは先住の諸集団を圧迫し、沿岸地方に追いやる一方で、残った人びとにマンデの文化や言語をつたえて、1つの民族集団としてのジャロンケDia-

lonkéを形成させた (Rodney 1968:270;1970:6-11)。

さらに16世紀になると、サハラ交易をガオ帝国 におさえられたマリ帝国が、沿岸地方との交易に 活路を求めて南下を開始し、この地方一帯にも大 きな影響を与えた。かれらは、それまで発達した 社会組織をもたなかったこの地方の人びとに、貴 族制や小国家を導入したほか、沿岸地方と北部の サバンナ地帯とをむすぶ交易路を切りひらいた  $[Rodney 1968: 278-280: 1970: 24-26^{16}]_{\circ} \in$ の結果、それまで西アフリカの他の地方とのつな がりをもたず、いわば袋小路になっていたこのフ ータ・ジャロンが、西アフリカ全土を結びあわせ る交易システムのなかに統合されたのである(Person 1968: 101-102; 1985: 343)。16世紀の後半 から17世紀の初めにかけて、この交易路に沿って カンカンKankan, クルッサKroussaといった交 易とイスラムのセンターが成立し、これがのちの ジハードに重要な役割をはたすこととなった[Person 1968:101-102〕。またフータ・ジャロンの

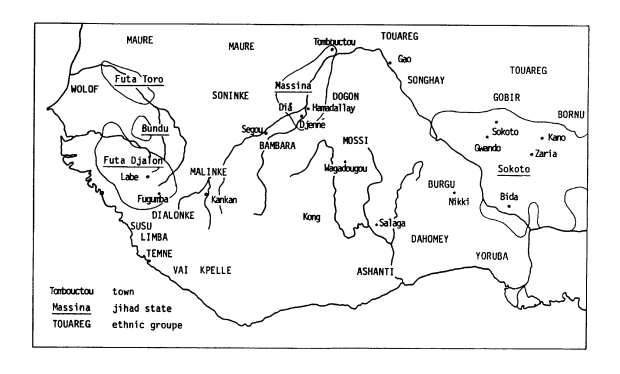


図 3. 18-19世紀前半のジハード国家 (Ajayi & Cvowder 1985による)

スス人やジャロンケ人は,沿岸地方との交易に従事して富をえ,各地に首長制社会や小国家を建設した [Rodney 1968:270-273]。

一方、フータ・ジャロンへのフルベ人の移住は、かなり早い時期から徐々におこなわれていたようである。なかでも重要な移住の波は、13-15世紀に北のモーリタニア、セネガルの土地から、伝説的な英雄コリ・テンゲラ Koli Tengella に導かれておこなわれたとされるものである。この時期かれらはイスラムを知らず、族長 (アルドArdo)に率いられて、牛を追いながら移動の生活をつづけていた。しかしやがてかれらの一部は、「土地の主」であるスス人やジャロンケ人の首長に貢納をするかたちで各地に村 (fulacunda) をつくって、定住生活をはじめるようになっていった [Machat 1905: 270-273; Rodney 1968: 270]。

こうした状態が大きく変わったのは、17世紀に 北東のマッシナから, あらたなフルベ集団を受け いれることによってであった。かれらはすでにマ ッシナで, 先進のマンデのイスラムや都市文化, 発達した社会組織等に親しんでおり、先住の遊牧 集団とは質的に大きくことなっていた [Machat] 1905: 277-279; Tauxier  $1937: 276-277^{17}$ ). しかもかれらは、フータ・ジャロンを経由する交 易がさかんになるにつれ,カンカン等のイスラム のセンターの影響下にはいり、また各地からマン デやフルベのイスラム導師を大量にうけいれるこ とで、イスラムに改宗していった (Machat 1905: 281; Vieillard 1940: 102)。そのうえにかれらは、 みずから交易にも従事するようになっていき, と くにこの時期ヨーロッパ諸国のあいだで皮の需用 が増大したこともあって, その勢力はいちじるし く拡大した (Rodney 1968: 280; Levtzion 1975: 207〕。そうした結果、先住の事実をたてに支配を 強制するジャロンケ人やスス人との対立は、激化 していったのである。

フータ・ジャロンのジハードがいかなる経過を たどったかについては、くわしくは記さない。非 イスラム農民との戦いは、まずマンデの影響のも っとも強かった2つの川のあいだではじまり、し だいに各地に広がっていった<sup>18)</sup>。初期に戦いを導

いたのは9人の地方首長であったが、かれらは 1726年に、のちの聖都となるフグンバFugumba の近くで集会をもち、指導者カラモコ・アルファ Karamoko Alfaを選んでジハードを公けにした。 かれらとスス人やジャロンケ人、そしてとくにマ リンケ人のワスル王国 Wassoulou との戦いは長く つづいたが、1776年に2代目の指導者イブラヒ ム・ソリIbrahim Soriが戦いを収拾し、宗教一政 治的指導者としてのアルマミ Armami を名のって ジハードは完成した。かくして, 一人のアルマミ とそれを支える9人の地方首長、そしてフルベ人 やマリンケ人のムスリム戦士,さらにソソ人やジ ャカンケ人から供給される奴隷という、階層化さ れた3つの層からなるフータ・ジャロン国家は19 世紀後半のフランス軍の侵入までつづいたのであ 3 (Tauxier 1937: 218sq; Rodney 1968: 277-280]。

フータ・ジャロンでなぜ西アフリカ最初のジハ ードがおこなわれたのか。その理由は、いくつか 考えられる。まず、フータ・ジャロンが交易ル ートにくみこまれる過程で、先進のマンデからイ スラムや都市文明をうけとったこと。マンデの影 響は各方面におよんでおり,フータ・ジャロンを 交易ネットワークのなかに組みこんだほか、フル ベ人にイスラムをつたえ (Vieillard 1940: 102; Willis 1971: 474-475〕, より進んだ軍事技術を 導入した (Vieillard 1940:102)。その結果, こ の地のフルベ語には軍事用語をはじめとして多く のマンデ語からの借用語が存在し〔Houis 1961: 88], またジハードを導いた2人のアルマミがマ ンデ起源とされるほど (Tauxier 1937: 276-277; Sow 1968:43〕, その影響はジハードにむけて大 きな役割をはたした19)。

つぎに、交易の拡大によってこの地方の経済的発展がもたらされたこと。その結果、フータ・ジャロンの人口と家畜数は増大し、限られた農牧地をめぐって農民と牧畜民の葛藤は激しくなっていった〔Rodney 1968:274〕。その過程で、大地崇祀をたてに土地への権利を主張する非イスラム農民にたいして、フルベ人はイスラムのうちに、自分たちの戦いと農民支配を正当化するイデオロギ

ー的根拠を求めるようになっていった [Suret-Canal 1980: 57-58]。最後に、フータ・ジャロンの地理的条件から、交易が沿岸地方のヨーロッパ人とのあいだで活発におこなわれたこと。これにより、かれらの所有する家畜は莫大な富に転化し、フルベ社会の階層分化をうながすと同時に、これに税を課そうとするジャロンケ人首長との対立はもはや妥協点をみいだすことができなくなっていった [Rodney 1968: 275; 1975: 285] <sup>20)</sup>。

一方、フータ・ジャロンのジハードは何をもた らしたのか。まず第1に、フルベ国家の成立であ る。それまでフルベ人は、先住のジャロンケ人首 長に貢納する立場にあったが、イスラム法にもと づく国家の成立によりこの関係は逆転し、かれら は土地の所有と農民の支配を合法化することがで きるようになった [Rodney 1968: 277]。第2に、 奴隷制の強化がもたらされたこと。支配者となっ たフルベ人は, 非イスラム農民固有の親族組織, 婚姻規則、宗教体系、土地の使用権等の一切の権 利と慣行をうばい、ルンデ roundéとよばれる奴隷 の村を作って、そこにかれらを住まわせた<sup>21)</sup> [ibid.: 277-278〕。また奴隷の一部を沿岸部に運んでョ ーロッパ人に売り、その量は18世紀後半にはアフ リカで最大となったほか、ジハード国家が1世紀 以上つづく経済的支柱となった[ibid.: 280-281]。 第3にイスラムの浸透がはたされた。イスラムを 旗印にかかげたジハードの成功は、領域内の非イ スラムフルベ人にも改宗をせまり、したがわない 遊牧民からは家畜の%を没収したほか、強制労働 を課した [Baldé 1975: 189]。また、一切の権利 をうばわれた農民奴隷は、19世紀までに主人の文 化に同化し、イスラムをうけいれ、フルベ語を話 し,フルベ人を自称するようになっていた(Suret-Canal 1971: 425-426] 22) o

#### b. ハウサランドのジハード

19世紀に西アフリカの他の地方でおこなわれた ジハードについても、簡単にみておくことにした い。とくに、フータ・ジャロンのジハードを準備 した4つの要素 - 交易の発展、都市と社会組織の 発達、イスラムの浸透、フルベ人の移住と人口増 加の4点について、重点的にみていきたい。ここ でとりあげるのは、ハウサランドとマッシナのジ ハードと、それにいたる段階である。

ハウサランドの交易は、前章でみたように、14 世紀にマンデ商人がもたらした東西ルートの開設 によって、地域の枠をこえて活発になっていた。 さらに15-16世紀になると、北アフリカと南部の 森林地帯をむすぶルートがこの地方を通るように なり、ハウサランドは2つの交易ルートの交差点 として急速に発展していった。これらの都市は、 16世紀には北アフリカや遠くヨーロッパの国々の 商人をうけいれるようになっており,そのうちの 1つカノは、エジプトのカイロやモロッコのフェ スとならんで「アフリカの3大都市の1つ」とい われるまでになっていた (Lange et Berthoud 1972:339〕。ハウサの諸都市が輸出したのは、象 牙や金、胡椒といった貴重な品であったほか〔ibid.: 341〕、織物や皮細工などの手工業もたいへん盛ん におこなわれており (Léon L'Africain 1956: 472〕、「あらゆる方角の地方との交易に従事する 豊かな人びとの住む国」〔ibid. : 477〕との評判を とっていた。

こうした交易の隆盛は、 当然のことながら社会 組織の発達とイスラムの進展をもたらした。両者 は14-15世紀にマンデの人びとによってもたらさ れていたが、16世紀になると大きな発展をとげた。 すなわちこの世紀には、ハウサの諸都市は都市国 家から領土国家の段階へと移行し、国家間の戦 争はひんぱんにおこなわれるようになった〔Adeleye 1971:490〕。また、14-15世紀にはじめて 伝えられたイスラムは、16世紀には王とその臣下、 および都市住人の大部分にうけいれられるように なっており、アラビア語による教育やイスラムの 知的運動もさかんになっていた (Hiskett 1984: 79-80]。その後もイスラムは影響力をまし、18 世紀末にはハウサランドの住人の大多数はイスラ ムをうけいれていたと推測されるほどである(Last and Al-Haji 1965: 231) o

このようなイスラムの進展の結果, ハウサランドのジハードは, フータ・ジャロンのそれとは異なる形態をとるにいたった。この地のジハードが目的としたのは, 非イスラム教徒の改宗ではなく,

むしろ不純なイスラムを純粋化するイスラム再生 運動をおこなうことであった(Last 1979:237; Clarke 1982:148〕。というのも,ハウサランド でうけいれられていたイスラム,とくに指導者層 のそれは、伝統宗教の要素を多分に残していたか らである。王はイスラムの儀式に参加すると同時 に多神教の神々にたいする祭祀を継続しており、 戦争などの危機にさいしてはみずから供犠をおこ なうほどであった〔Adeleye 1971:528-529〕。 そうしたなかで、イスラムを熱心にうけいれた人 びと、とくに低い社会的位置しか与えられていな かったフルベ集団の不満はつのり、かれらのうち のトロッベ聖職者たちの手によるイスラム再生運 動への支持は、18世紀をつうじて高まった[Trimingham 1962:195; Hiskett 1984:159) 。 U かも、交易の発展と人口の増加の結果、土地をめ ぐるハウサ農民とフルベ牧畜民の軋轢は強まる一 方であり (Hiskett 1984: 105), ついにはトロッ ベ聖職者の1人ウスマン・ダン・フォディオUsman dan Fodio の手になるジハードとなったの である。

ハウサランドのジハードがいかなる経緯をたど ったのかは、記さない。1804年に開始されたそれ は、1808年には当時もっとも繁栄した国家の1つ であるゴービルGobirを転覆し、その知らせは各 地のフルベ人族長を勇気づけ、カノ、ザリアとい った主要な都市でも戦いがはじめられた。その結 果は、ソコトSokotoを首都として、各地のフル べ人新支配者との一種の封建関係にもとづくソコ ト国家Sokoto caliphateの成立であった[Hiskett 1984:158-165〕。しかし人口的にはるかに劣る フルベ人支配者たちは、急速にハウサ文化のなか に吸収されていき〔松下 1987:303〕, その政治形 態や官職,王宮組織,都市行政,税,市場の管理 等の制度も旧来のハウサのものに戻り [Smith 1964:175], かくしてハウサーフルベ複合として 20世紀初頭のイギリス軍の支配までつづいたので ある<sup>23)</sup>。

## c. マッシナのジハード

マッシナのジハードはどのような経過をたどったのか。この地域は,前章でみたように西アフリ

カでも最古の都市文明とイスラムがさかえた土地であり、トンブクツーをはじめ、ジャ、ジェンネといった都市は、イスラムと交易のセンターとして西アフリカ全域に知られていた。1591年のモロッコ軍の侵入によるガオ帝国の崩壊後、その繁栄はハウサ諸都市におびやかされたが、サハラ砂漠にむけての物資の積出し拠点としてのジェンネの地位はゆるがず、17-18世紀をつうじて重要な経済的・宗教的役割をはたしつづけた〔Monteil 1932:45sq〕。たとえば17世紀後半に、マンデ系の一民族バンバラ人がセグーを拠点に王国を築いたとき、その国家は伝統宗教にもとづいていたが、そのなかでイスラム導師は重要な位置を占めていたし、交易を独占するイスラム商人は丁重にあつかわれていた〔Monteil 1924:321-334〕。

そのマッシナに、最初のフルベ遊牧民が到着したのは14世紀ごろと推測されている〔Monteil 1932:89〕。かれらは豊かな牧草地の広がるとの地に移り住むにつれ、その勢力を拡大していき、土地をめぐる農民との確執をくりかえした。やがてかれらの一部は強大となり、農民をとりこんで定着生活をおくるようになって、一種の貴族層を形成した。また宗教的にも、定着した人びとは都市文化の影響下にイスラムをうけいれていったが、遊牧をつづけるフルベ人たちはあいかわらず伝統的な宗教体系を維持していた。フルベ人たちはやがてマッシナでも最大の人口と軍事力をほこるようになっていったが、バンバラ王国の軛をのがれることはできず、貢納をつづけていた〔Monteil 1932:54-55; Gallais 1967:91-93〕。

1818年に、フルベ人の1イスラム説教師アマドゥ・ハマディ・ブブAmadou Hammadi Boubou、のちのシェイク・アマドゥ Cheikou Amadou がジハードを開始したのは、このような条件下においてであった<sup>24)</sup>。かれがジハードの成功のために戦わなくてはならなかったのは、非イスラムのバンバラ王国とフルベ人族長たちであり、そしてかれの目には腐敗したイスラムをつたえるジェンネのイスラム導師たちであった。というのも、後者はアマドゥの「偏狭なイスラム」(Gouilly 1952:66)をきびしく弾圧していたからである [Ba et

Daget 1955:24-25]。かれの初期の戦いは熾烈 をきわめたが、1818年にヌクマ Noukoumaの戦い でバンバラ王国とフルベ族長の連合軍を破ると、 それまで傍観をきわめていたフルベ人貴族層がか れの側につき、大勢は一気に決した。アマドゥは マッシナからバンバラ人勢力を一掃すると、「腐 敗した」都市のイスラムを改めるために、ジャの マルカ人支配者を追放し、ジェンネのイスラム寺 院を焼き払い、この2つの都市からはなれた土地 にあたらしい首都ハムダライ Hamdallay を建設し て,新国家を誕生させたのである [ibid.: 36-45]。 アマドゥの開いた新国家は、2つの大きな特徴 をもっていた。1つはイスラム法の厳格な適用で あり、旧来の政治組織は一掃され、新たにイスラ ム聖職者が国家の枢要な地位につけられた。同時 に税制,市場管理,学校,裁判と警察権,行政単 位なども整備され、イスラム化をうながすために フルベ人の定着化も進められ、各地にあたらしい 村が建設された〔ibid.: 47-80〕。その結果、マッ シナ王国は「西アフリカがはじめて知ったもっと も真正のイスラム国家」との評価をうけることに なったのである (Trimingham 1962:180)。

マッシナ王国のもう1つの特徴は,シェイク・ アマドゥが非道徳的として断罪した商業活動の抑 制であった。かれは都市を支配するマンデ人交易 者の勢力を抑えるために、市場を別な場所に移動 させたり、計量の単位を統一するとどうじに、そ の適用をきびしく監視するなどした(Ba et Daget 1955: 79-80; Gallais 1967: 95)。また四方をバ ンバラ人やトゥアレグ人、ドゴン人などの反対勢 力に包囲されていたこともあり、華美を廃し、タ バコの消費を制限するなどの禁欲を強制して,一 種の「戦時経済」をしいた。その結果は、かつて 西アフリカ随一の繁栄をほこったマッシナの交易 の衰退であり,新しい商品,とくに銃器と弾薬の 輸入の制限は、半世紀あとにおこなわれたトゥク ルール軍 Toucouleur の侵入の前に、容易に膝を屈 する一因となった[Johnson 1976:493-495]。

# d. 西アフリカのジハードとその影響

私たちはこれまで、18世紀から19世紀前半にかけて、西アフリカの3つの地域でおこなわれたジ

ハードをとりあげてきた。ここでは、これらのジ ハードが西アフリカのイスラム化にはたした役割 について、考えることにしたい。

これまでのところで何が明らかになったのだろ うか。第1の点は、ジハードはしばしば考えられ てきたように孤立したものではなく、むしろそれ 以前のながいイスラム化と交易の進展を前提にし ておこなわれたということである。このことは、 この時代にジハードのおこなわれた5つの地域-フータ・ジャロン、マッシナ、ハウサランド、そ してここではとりあげなかったフータ・トロとブ ンドゥBunduの5カ所が、いずれも西アフリカで もっとも交易の盛んな土地であったという事実に 示されている。マッシナとハウサランドは、サハ ラ交易の拠点として古くから繁栄した土地であっ たし、他の3つの地域は、フータ・ジャロンにつ いて検討したように、いずれもヨーロッパ勢力が 沿岸交易を活発にするなかで、新しく交易の拠点 となった土地であった。

私たちが前章で明らかにしたように、西アフリ カの交易はイスラムと不可分に結びついており, イスラムの拡散と浸透をうながす一大原動力であ った。しかも交易は,同時にジハードの主役とな るフルベ遊牧民の定着化をうながし、都市文化と イスラムを伝え、かれらの社会階層の分化を促進 した。しばしば主張されるところとは異なり〔た とえばLevtzion 1979:7], 西アフリカのジハー ドは遊牧民の手でおこなわれたのではなく、ジハ ードの主力となったのは定着したフルベ人であり, その成功のためにはかれらがこれらの先進の要素 をうけとっている必要があった。そうした意味で、 この時代に西アフリカの各地でおこなわれたジハ ードは、1つの断絶としてではなく、むしろそれ 以前の長い過程の延長線上に位置づけられるべき であろう。

第2に、これらのジハードは、その提唱者の意識においては純粋に宗教的意図でおこなわれていたとしても、その内実は、つねに政治的および社会的要因に大きく左右されていた。そうしたことは、ジハードがつねに特定の社会集団によって担われていたという事実に示されている。18世紀か

ら19世紀の前半にかけて、西アフリカでジハードを導いたのはどこでもフルベ人であったが、かれらはどの土地でもそれまでは社会の周辺部に位置づけられており、牛という富を得たかれらの経済的実力と、その社会的地位とのあいだには大きな矛盾があった。しかもかれらは土地をめぐって先住の農耕民と対立の関係にあり、つぎの章でくわしく検討するように、アフリカの伝統的な宗教体系が先住の事実に絶対的な特権を与えているかぎり、同じ次元の宗教体系にたっては既存の権威をくつがえすことはできなかった。そこでかれらは、イスラムの名のもとに自己の運動を正当化する必要があったのである。

ジハードの政治目的化は、ジハードがつねに非 イスラム教徒にむけられていたわけではなく、純 粋なイスラムをもたらすという名目のもとに、同 じイスラム教徒にもむけられていたという事実に も示されている。そうしたものが、ハウサやボル ヌのイスラム首長や、ジェンネのイスラム導師に たいしてしかけられたジハードであり, いずれの 土地でもそれが真のジハードか否かという論争を もたらせざるをえなかった [Last and Al-Haji 1965: 237-240; Hiskett 1984: 192-193) 。 ま たジハードのうちでしだいに政治目的が優越して いったことは、初期の熱意がさめるとハウサラン ドのソコト国家が旧来の政治体系にもどったこと (Smith 1965:174-175), そしてマッシナのフ ルベ国家は、同じようにジハードを旗印にかかげ たトゥクレールの侵入にたいして, 異教徒のバン バラ王国と手を組んで対抗したこと〔Monteil 1924:342〕などの事実にも示されている。

第3に、ジハードの影響はこれまで考えられてきたよりはるかに少なかったと思われる。地理的にみても、ジハードで建設された国家の支配範囲は、3図にみられるように西アフリカのごく一部でしかなく、今日イスラムの優越している地域に比してあまりに限られている。その意味で、ジハードが「西アフリカ」のイスラムの深化と大衆化をもたらしたとする主張を、額面どうりにうけいれることはできないだろう。また時間的にもその範囲は限られており、マッシナのジハード国家は

半世紀で解体させられたし、ハウサランドのそれ はただちに旧来の形態に復することになったので あった。

しかもジハードは、武力によるイスラムへの改 宗を強制しただけに、ジハード国家の勢力範囲内 ではイスラム化を促進したとしても、その周囲に はイスラムへの敵を生みだしていった。たとえば マッシナ国家は、その周囲をバンバラ人、ドゴン 人、モシ人などに囲まれていたが、これらの人び とは長いあいだイスラム化をもっとも頑強に拒ん だ人びとであった。またジハードは、時代を下る とともに激しさを増していき、イスラム宣教運動 というより、むしろ1つの危機の様相を呈するよ うになっていった。その結果、19世紀の後半にお こなわれた2つのジハードについては、一般に否 定的な評価のみを下されている。すなわち、アル・ ハジ・ウマールにみちびかれたジハードは、「イ スラムの広がりと発展にたいしては少しの寄与し かはたさなかった」のであり、「良いムスリムを 作るのは剣ではなく、長い教育と宗教改革が必要」 だといわれる (Oloruntimehin 1972: 316-317)。 同様にサモリ・トゥーレのジハードについても, 「ジハードは流血と戦闘のみを生み、真のそして永 続的なイスラムへの改宗はもたらさなかった」と されるのである (Baravmann 1974:73<sup>25)</sup>)。

もちろん,ジハードのはたした役割が無に等しかったわけではなく、とくにウスマン・ダン・フォディオやシェイク・アマドゥが多くの議論と著作をおこなったとに示されるように、また各地にコーラン学校が建設されたという事実が物語るように、西アフリカのイスラムの深化がはたされたのはまざれもない事実である。しかしながら、西アフリカのイスラム化にはたしたジハードの役割のみを過大評価することは、以上の点から不可能であろう。ジハードは、西アフリカのイスラム化の一側面、一過程として、大きな流れのなかで理解されなくてはならないのである。

# 3. 民族宗教とイスラム

a. なぜイスラムが必要だったのか

ここではつぎの2つのことを問題にしたい。西 アフリカの人びとがなぜイスラムを必要としたの か,そしてイスラムはかれらに何をもたらしたの かということである。

私たちがすでにみたように、西アフリカのイス ラム化に大きく貢献したのは、主としてマンデの イスラム交易者、ジハードをおこしたフルベ人、 そしてマリやガオなどの大帝国の3つの要素であ った。これらの要素がイスラムを必要とした直接 の理由は、それぞれ異なっていたであろう。しか しその底には, 共通する理由が存在していたよう に思われる。それは、アフリカの伝統的な宗教体 系, すなわち民族の枠組を外枠とする民族宗教に は実現できないものを、普遍主義的宗教としての イスラムのうちに求めたということである。私た ちは宗教を、たんに救済を与える手段としてでは なく、生活と思想に形式を与え、その枠組を課す ものと理解しているが、そのとき民族宗教は、そ の限定された枠組のゆえに生活と思想の発展にた いする障害とならざるをえなかった。そうしたこ とを、民族宗教とイスラムとを対比させながら考 えてみたい。

筆者はすでに別の箇所で、西アフリカの民族宗教の内的構造についてくわしく分析している。とりあげたのはマッシナの漁撈民集団であるボゾ人社会と〔竹沢 近刊〕、マッシナに隣接する農耕民のドゴン人社会である〔竹沢 1987: 79-265〕。そのくわしい内容にたちいる余裕はここではないので、要点だけをみることにしたい。

民族宗教は、まずくりかえしておこなわれる儀礼を柱として成立している。儀礼のなかで重要なのは生業に結びつく儀礼であるが、農耕民の場合には、種まきから雨期の到来、虫除け、そして収穫にいたるまで、農耕の節目ごとにそれに先立つかたちで儀礼がおこなわれる。また漁民の場合には、魚類の繁殖と成長、および漁獲の大小に直接関係する増水期、減水期、集団漁の3度にわたって、それに先立ちながら儀礼がおこなわれる。これらの儀礼は、生業のサイクルにそって繰り返し

おこなわれることによって,人びとの行為に保証 と確信を与えることを目的としたものである。

一方、儀礼のなかには別の種類のものもある。 それは、ひでりや不作、漁の失敗といった、人び との願望に反する事態が発生したときに、それを 修復する目的でおこなわれるものである。この種 の儀礼は、まずその事態の原因を解釈し、一般に 妖術師や祖霊の怒りといった外部の要因にその原 因を帰する。それによって、儀礼がおこなわれた なら事態がすべてうまくいくにちがいないという 信念を、疑わせないですませるためである。そし てそのうえであらためて儀礼行為をおこなうし で、願望が実現する理想の状態をふたたび作り出 そうとするのである。

こうして儀礼は、一方では豊作や雨期の到来、 豊漁や漁の安全といった好ましい事態に先行して、 それを先取りするかたちでおこなわれ、また他方 では、不作やひでり、不漁といった、好ましくな い事態が発生したときに、それを修復する目的で おこなわれる。かくして民族宗教は、これらの儀 礼をつうじて、生業にむすびつくあらゆる事態に 対処することができるのであり、またそのことに よって、人びとに自分たちの行為にたいする確信 と保証を与えることができるのである。

民族宗教の与えるこれらの保証は、とくに技術 力の低く、そのため自然の条件に左右されやすい 社会においてはきわめて重要なものであると思わ れる。多くのアフリカ社会において、儀礼こそが 秩序確立の基本的要素と考えられ、その及ばない 範囲は無秩序の空間とされているのはそうした事 情によるものであろう。たとえばドゴン社会では、 儀礼がおこなわれるのは村のなかの、大地の化身 をまつる祭壇や開祖の先祖をまつる祭壇であり、 これにより村の内部は儀礼に保証された, 豊饒と 秩序の支配する空間とされる。これにたいし、儀 礼のおこなわれない村の外部にはいかなる秩序も なく,乾燥と死の支配する不毛の空間とされる。 同様に漁民のボゾ社会においても、村の内部と水 中は恵みを与える「水の精霊」に保護された空間 であるのにたいし、村外の空間は悪しき精霊の跋 **扈する**, 危険で不毛な空間と考えられている。

ところで、人びとに安心と保証を与えることを 目的とするこれらの儀礼は、誰にでもおこなわれ るわけではない。それをおこなうのは特定の人物 だけであり、それによりかれらは高い宗教的・社 会的地位を与えられている。ドゴン社会では、儀 礼を管理するのはオゴンとよばれる地域の長であ り、かれが地域内のすべての重要な儀礼の合図を 出すことになっている。オゴンはその地域を開い た人びとの直系の子孫であり、その事実により土 地の精霊や先祖と深いむすびつきをもつためであ る。一方ボゾ社会の場合、儀礼をおこなうのは、 その地域に最初に住みついた人びとの子孫である 「水の主」である。かれの一族は最初にその土地に やってきて、水域の真の所有者である「水の精霊」 から,儀礼を定期的におこなうことを条件に漁と 居住の権利を与えられたのだった。

以上のような民族宗教の特徴を整理すると、つぎのようになる。1)民族宗教は、くりかえしおこなわれる儀礼を核として成立している。2)その儀礼は生業と密接にむすびついており、人びとの生活を支えるこれらの行為にたいする保証と安心を与えることを目的とする。3)儀礼をおこなっのは先住のクランの人間であり、かれらはそれにより高い宗教的・社会的地位を与えられている。4)儀礼がおこなわれるのは村内の特定の場所であり、それを移すことは容易ではない。5)儀礼は、くりかえしおこなわれることである一定の空間の秩序の確立に貢献するが、その外部には儀礼の力のおよばない、それゆえ無秩序で不毛な空間を残さざるをえない。

以上の点を民族宗教が固有の特徴としているとすれば、それは西アフリカの人口の大多数を占める農耕民や漁民には適したものであっても、それ以外の、たとえば交易者とはあいいれないことは明らかだろう。民族の枠をこえて活躍するかれらは、複雑な儀礼の体系をもって移動することはあったのにきず、民族宗教にしたがっているかぎり、故郷の村をはなれたとたんにその保護をうけることがかきなくなる<sup>261</sup>。しかも民族宗教の主要な目的が農業や漁業の保証をあたえることにあったのにたいし、交易に従事するかれらにはそうした保証は必

要ない。むしろかれらが望むのは,どの地方に, どの品をもっていけばより多くの利益をあげれる かという情報であり,そうした情報の移動を保証 するシステムであろう。

こうした観点にたつとき、交易者にとって望ましいのが、唯一神を頂点にいただき、複雑な儀礼のかわりに単純な規則と規定をもち、すべての社会を同一の論理でむすびあわせようとするイスラムであることは容易にみてとれる。かれらにとって、イスラムこそは人と情報と物品の移動を保証するシステムであり、民族の枠をこえて活動をおこなおうとするかれらの意図に、もっともかなった宗教体系なのであった。

交易者とならんで西アフリカのイスラム化に貢献したフルベ人にとっても、イスラムを必要とした理由は同じだろうか。この場合には、事情はいささか異なっていたようである。フルベ人はどの土地でも新参者であり、限られた土地をめぐって先住の農耕民と対立していたが、そのときイスラムは、民族宗教をたてに自分たちの権威を維持しようとした先住民族にたいする、反抗の根拠として採用されたように思われる。

元来フルベ人は, 家畜群の繁殖と, それに密接 にむすびつく社会集団の維持を目的とする独自の 宗教体系をもっていた〔たとえばStenning 1968: 393-398〕。しかしそれもまた一種の民族宗教に ほかならず、それによっては先住民族の権威と権 利をくつがえすことは不可能である。かれらがそ れを実現するためには、まずみずからの伝統的な 宗教体系を,より普遍的な宗教体系,すなわちイ スラムによって超克しておくことが必要だったの である27)。しかもかれらの居住地は、いずれもイ スラムと交易のセンターに位置しており、先住集 団の経済的および社会的実力はかなりのものがあ ったはずである。そうであれば、そのような集団 を凌駕するためには、フルベ人はより純正のイス ラムによって理論武装をし、またイスラムと密接 にむすびつく交易活動に加わることによって、経 済力の蓄積と社会的分化をはたしておくことが必 要なのであった。

西アフリカのイスラム化の第3の要素としての

大帝国にとって、イスラムを必要とした理由は他の2つと大きく異なるものではない。むしろそれは、他の2つの要素を合わせたものであったと思われる。元来これらの帝国は、その支配の範囲が限られていたときには民族宗教を基盤にしており、マリ帝国の伝統的英雄スンジャータ王や、ガオ帝国の中興の祖ソンニ・アリ王にみられるように、王は軍事をつかさどると同時に民族宗教の祭司でもあった〔Ly-Tall 1977: 133; Konare Ba 1977: 50-58〕。ところがこれらの帝国は、支配の版図が拡大していくにつれて、ある時点からイスラムの熱心な擁護者になり、王はメッカへの巡礼をおこない、その対外戦争はしばしばジハードの名を冠せられるようになっていくのである。

こうした経過は、国家が最初の基盤であった民 族の枠をこえて、他民族の支配というあらたな問 題に直面したときに、支配を実効的なものにする ために別の原理を必要としたということを物語る ものであろう。民族の枠を限界とする民族宗教に よっては、他民族の支配を合法化することは不可 能であり、それを可能にするためには、そのため のイデオロギー的根拠を見出すことと、支配を実 効的なものにするための情報と人間の移動を保証 する制度が必要であった。そしてそれを提供した のが、イスラムだったのである。

#### b. イスラムは何をもたらしたか

イスラムは西アフリカの諸社会に何をもたらしたのか。私たちは第一章において、イスラムが西アフリカの人びとの生活の様式と生産の形態、そして社会の構成に新たな要素をつけくわえたことをみてきた。ここではこれまでの考察の延長として、イスラムがいかなる社会-経済的進化ないし変質をもたらしたか、そしてそれはなにゆえに可能になったのかを考えることにしたい。

イスラムが西アフリカにもたらした第1の功績は、まちがいなく人と情報、そして物品の移動を可能にする枠組をつくりあげたことである。イスラム以前の西アフリカの諸社会は、それぞれがことなる言語と慣習をもち、政治的にも宗教的にもきわめて高い自律性をもって存在していた。そこでは1つの社会の価値は他の社会のそれと通分不

可能であり、その結果社会間の関係はまったく欠如してはいなかったとしても、きわめて限定されたものでしかなかった。これにたいしてイスラムは、おなじ論理と価値をうけいれた人びとを各地に展開させることによって、そうした社会を結びあわせる働きをしたのである。

伝統的な社会のあいだでおこなわれていた交流 と、イスラムの論理と価値をうけいれた人びとと のあいだでおこなわれた交流の違いについて、経 済人類学者メイヤスーは示唆に富む事例をつたえ ている (Meillassoux 1962)。それによると、コ ートジボワール西部のグロ社会Guroでは、他民族 とのあいだでおこなわれる物品の交流について, 2つのタイプが存在した。1つは南部のバウレ社 会Bauleとのあいだでおこなわれたもので,交易 というよりむしろ「交換」という形態をとってい た。というのも、それは利潤の追求ではなく、社 会関係の維持と拡大を目的としていたからである。 「交換」されたものは火薬や銃、布、家畜といった **威信財であり、それはしばしば婚姻の反対給付と** して与えられ、その結果2つの社会のあいだに親 族と姻族の紐帯が強化された。また「交換」によ ってえられた財は、当事者の経済力を拡大する方 向には用いられず、むしろ社会的地位や威信を高 める目的で消費されていた〔*ibid*.: 289-290〕。

てれと対照的なのは、イスラム交易者とのあいだでおこなわれた交易である。北部からやってきたジュラ商人とグロ人との交流は限られており、婚姻は前者の男と後者の女のあいだでのみおこなわれ、その逆はなかった。その結果婚姻は、両者の絆を強化する方向には進まなかった。またジュラ商人は北部から布や家畜を運んできて、グロ人の提供するコーラの実や奴隷を入手し、それにより莫大な富を手にいれていた。かれらの関心はなにより多くの利潤をあげることであり、それをさらに交易網の拡大に投資することであり、それをさらに交易網の拡大に投資することであり、それをさらに交易網の拡大に投資することである〔ibid.: 289〕。

イスラムと長距離交易の結びつきは多くの研究 者によって自明のこととされているが, イスラム がどのように具体的に後者の発展に寄与したかと いう点になると、ほとんど研究はない。わずかに コーエンが, 長距離交易のかかえる技術的問題を 整理したうえで、それを超克するにはイスラムの ような普遍主義的宗教が必要だったと述べるだけ である [Cohen 1971]。かれによれば, 長距離交 易の課す問題とはつぎの5点である。1)交易者 間の需要と供給にかんする情報の定期的な交換。 2) 商品の迅速な輸送。3) 交易者と仲介者間の 信用と信用貸の制度の維持。4)損失をおぎなう ためのシステムの存在。5)契約や法的決定を尊 重させるための権威構造の成立 [ibid.: 266]。長 距離交易の課すこれらの問題は、異なる価値をも つ人びとのあいだでは解決不可能であり、そこで とられた方法は, 交易の全過程を, 同一の民族集 団の人間がコントロールすることであった。世界 の他の地域で、ユダヤ人や中国人が新天地に移住 しながら交易網を拡大していったように、この西 アフリカではイスラムマンデが, コーエンのいう 交易離散 trading diasporasをおこないながら長 距離交易の発展に寄与したというのである[ibid.: 266-267, 278).

こうした説明は、同じ親族集団に属する人びとが、西アフリカ各地の都市に移住しながら交易に従事する例をみてきただけに、私たちには親しいものである。ただここで注意しておきたいのは、移住をおこなっていたのは交易者だけではないう、移住をおこなって統的な価値体系にしたがう人びとのあいだに移り住んだイスラム、独自の価値体系に吸収されることなく、独自の価値体系に吸収されることなった。というのも、問囲のは発見とからであるを見いたの体系の中に吸収されただからである<sup>29)</sup>。そのためにかれらは自分たちの母集団との関係を重視していたし、真正のイスラムを身につけるべく最大限の努力を払っていた。

ウィルクスがくわしく論じているように,西アフリカの諸交易都市におけるイスラムの理解とアラビア語の読み書き能力は高いものがあった。コンやサラガといった重要な都市では,読み書きのできる人間は人口の大多数を占めていたし[Wilks 1968: 166-167],そのなかで熱心な人びとは、

真正のイスラムとより進んだ法知識を授けてくれる教師を求めて、都市から都市へと渡り歩くのが常だった〔ibid.:176; Goody 1968:224〕。またひとたび高い学識をえたウラマー ulamāたちは、しばしば新しい土地に移り住んで、コーラン学校をひらき、土地の子弟の教育に熱を注いだ〔Wilks 1968:174-193〕。そうした結果、17-18世紀までには、西アフリカの交易都市ではメッカ巡礼をおこなうこともごく一般的になっていたのである〔ibid.:176〕。

イスラムの枠組をとおしてこのような人間と情 報の移動が保証されていたことを考えると、全人 口に占めるイスラム教徒の割合をもって,イスラ ムの浸透の目安としようという議論が空しいもの でしかないことは明らかだろう。むしろ重要なこ とは、イスラムという絶対唯一の価値と論理をい だく人びとが、異なる価値体系にしたがう人びと のあいだに居住を許され、移動を許されていたと いう事実である。しかもかれらは新しい土地で孤 立していたのではなく、たえず母集団につながり をもち、それをつうじてより広いイスラム世界に 結びついていた。このような状態をイスラムネッ トワークの名で呼ぶとすれば、それは西アフリカ のイスラム者だけでなく, かれらをつうじてそれ ぞれの社会をさまざまなかたちで結びあわせ、刺 戟しつづけていた。その結果それは、これらの社 会が経済的、社会的、そして宗教的発展を実現す るための大きな力となっていたのである。

イスラムが西アフリカの諸社会にもたらしたもう1つの大きな作用は、奴隷制の発展と、それをつうじておこなわれた大規模な政治的統合の実現であろう。黒人アフリカの社会において、奴隷制はイスラムによって与えられたわけではなく、かなり古くから1つの制度として存在していた。しかしそのあり方に、イスラムが決定的な変化をもたらしたのは事実である。

ふたたびメイヤスーによると、西アフリカには タイプの異なる奴隷制が存在していた[Meilassoux 1971]。1つはもっとも古いタイプのいわゆる家 内奴隷の制度で、森林地帯ではごく最近までみら れた。これは、略奪や殺人の罪などで出身のリネ ージから切り離された奴隷が、主人のリネージの中に組みてまれたもので、奴隷はリネージの他の成員とともに労働し、リネージ長による再分配にあずかった。またその結婚は主人の手でおこなわれ、しばしば宗教的庇護も与えられた。このタイプの奴隷制のばあい、奴隷は何世代かのちには主人のリネージに完全に吸収されるのが常であった〔ibid.: 20〕。

をれにたいし、サバンナ地方の、イスラムの影響の強いマンデ社会やフルベ社会でみられた奴隷制は、まったくタイプを異にしていた。そこでは奴隷は単なる労働力とみなされ、多くの場合主人のリネージとは異なる土地に作られた奴隷の村にまわされて、割り当てられた土地を耕したり、織物その他の手工業に従事させられた。奴隷は固に数日主人の畑を耕したほか、他の日は自分のために働いて生活の手段とし、リネージ長による再分配にはあずからなかった。また結婚は奴隷の村の成員とみなされ、主人のリネージに吸収されることはけっしてなかった〔ibid: 20-21〕。

奴隷制をめぐるこうした差異、イスラム社会と 非イスラム社会のあいだの差異は何に由来するの だろうか。この問題は重大な問題であり、さらに 追求される必要がある。ただここでいえることは. 非イスラム社会の基礎にあるのはリネージ原理で あり、そこには奴隷を制度として位置づける論理 が欠けていたということである。奴隷ということ を西アフリカの伝統的なコンテキストで考えるな ら、一般人に与えられる出自や宗教的保護を否定 された人間ということになるが、そうした人間を 社会の内部に位置づける論理を、リネージ原理は もっていなかった。というのも、リネージ原理は 祖先からの系譜によって各個人を規定しているの にたいして、奴隷とは先祖を剥奪された人間であ り、社会がリネージ原理を根幹とするかぎり、奴 隷は社会のなかに占める位置をもちえない。奴隷は、 最初は主人のリネージのなかで従属要素としてマ ージナルな位置を与えられたが,時間の経過とと もに、主人のリネージに吸収されるしかなかった のである。

これに対し、イスラム世界においては、社会のもっとも基礎にあるのは私たちムスリムとかれら非ムスリムという対立であり、後者にたいする武力による改宗が推奨されていたことに示されるように、後者の人格(法的、宗教的規定)は否定される傾向にあった。そうしたでのであるには奴隷を解放するための手続きがいてとは奴隷を解放するための手続きがいてといる。かくして位置づけられていたとな物語っている。からして位置づけられていたフリカの諸社会に奴隷制の新たな展開をもたらしたのであり、それを根本原理とする新しいタイプの社会の成立を可能にしたのであった300。

マリ帝国やガオ帝国,さらには18-19世紀のジハード国家など,西アフリカの歴史上最大の版図をほこった国々がイスラムを国教とし,奴隷制に基礎をおいていたことは,それゆえ偶然ではない。イスラムは平等主義的なリネージ原理にかえて,他者を支配する手段としての奴隷制の枠を与えたのであり,そのことにより社会の階級分化をうながし,より大きな政治的統合の実現への道を開いたのであった。

#### むすび

私たちはこれまで,西アフリカにおけるイスラム化について,いくつかの角度からみてきた。最初の2つの章では,マンデのイスラム交易者化としたが,西アフリカのイスラムとはたしたかを,歴史的事実を追いながら考察した。 世上にから、西アフリカの諸社会がながら、西アフリカの諸社会がながら、西アフリカの諸社会がながない。 き異という観点から,西アフリカの諸社会がながない。 きれるものである。 を表したのかは、民族宗教の内的構造の解明につとかたの部分は、民族宗教の内的構造の解明につとかられるものである。

西アフリカのイスラム化の問題は、トリミンガムをはじめ多くの研究者にとりあげられてきたが、

私たちのこの研究によって、これまで「通説」とされてきたもののいくつかが根拠を欠いた議論でしかなかったことが明らかにされたと思う。とはいっても、私たちがここで手がけたことは、西アフリカのイスラム化という大きな問題枠の一部にすぎない。イスラムが民族宗教に与えた影響、イスラムと植民地化との関係など、ここで手づかずに残された問題は多くある。今後の課題とすることにしたい。

#### 沣

- 1) そのなかで Clarke は、Trimingham の見解にたいしてむしろ批判的である (Clarke 1982: 77, 147-149)。
- 2) Willisによれば、これらのジハードの立役者となったのは、民族集団としてのフルベ人ではなく、イスラムを1つの職業 métier とする社会集団トロッベTorodbéであった。この人びとは、文化や言語的にはフルベ化されていたが、その社会内部でマージナルな地位しか与えられず、それゆえイスラムいがいに自己実現の方法をもたなかったために、ジハードという激しい手段による社会全体の変革を欲したというのである (Willis 1978: 195-196; 1979: 21-27)。しかし、たとえジハードを導いたのがこのTrodbéであったとしても、それに多くのフルベ人が参加し、軍事的覆権を確立するのに大きく貢献したのは事実であり、「フルベ人のジハード」とよぶことは誤りではないだろう。
- 3) 北アフリカと西アフリカとの交流は、ガーナ帝国の成立以前に、サハラ砂漠の各地の岩壁画が同じタイプの戦車の絵を残しているところから推測されるように、紀元前1000年代からかなりの瀕度をもっておこなわれていたと考えられている [Mauny 1961: 193, 398; Camps 1982: 618-619]。
- 4) とのガーナ帝国のイスラムは、「王はアッバース朝 Abbāsのカリフに従属していた」と書かれているように [Levtzion and Hopkins 1981: 98],スンナ派のイスラムを信奉したムラービト派のそれを受け入れたものと思われる。
- 5) アスキア・モハメッドは、ガオ帝国の支配民族であるソンガイ人 Songhai ではなく、ソニンケ Soninké 出身であったとされる [Cissoko 1975:99]。 そのためかれの権威の基盤は脆弱であり、ジハードを繰り返すことで自己の権力の維持を図らなくてはならなかったのであろう。
- 6) 古くから北アフリカに居住していたベルベル人は, 7世紀末のアラブの侵攻に抵抗するために,8世紀 の中頃に「民主的な」イバード派のイスラムを受け 入れた〔Lewicki 1964:295-296〕。かれらは8世 紀の中頃に,Tahertを首都として,マグレブー帯 を支配下におさめたルスタム朝Rustamを打ち立て

たが、10世紀初めにシーア派のファーティマ朝Fātima、ついで11世紀にスンナ派の一派マーリク派 Mālikを信奉するムラービト朝に滅ばされた。

なおこのムラービト朝は、サハラ交易の両端であるガーナとモロッコをおさえることでその繁栄の基礎としたが、これによってそれまで「経済的、政治的、宗教的に遅れていた」西マグレブが、金を中心とする世界的な経済的枠組みの中にとりこまれ、著しい発展をみることになった〔Devisse 1972: 55-57〕。 Tāhert、Fās、Marrākush、Sidjilmasaなどの西マグレブの諸都市が繁栄をみたのは、これ以降のことである〔ibid.: pp. 62-66〕。

- 7) このサガヌグーというのは、マリ帝国の支配者ケイタ Keitaのクランの伝承によれば、もっとも古いマンデの5つのイスラム集団のうちの1つである〔Dieterlen 1955: 40〕。のちにかれらは、西アフリカ全土でイスラム化を進める大きな力となり、18世紀にはセネガルからブルキナファソ、北部コートジボワールにいたる多くの都市で、イスラム導師やイマーム imām(指導者)を輩出したほか、各地にイスラム学校を設立した〔Wilks 1968: 173-188〕。
- 8) マンデのイスラムの「平和主義的」な伝統は、坂井 1985の中でくわしく論じられている。なおWilksやHiskettらによれば、西アフリカにおける支配的なイスラムはマーリク派のそれであり、イバード派の影響は過去にも少なかったとされる (Wilks 1968: 177-181; Hiskett 1982: 45-46)。この点は、さらに追求されるべきであろう。
- 9) ハウサランドにおけるワンガラの影響は、今日までつづいている。19世紀にハウサランドを訪ずれたバルトによれば、カチナの町の主要な商人のほとんどがワンガラを自称していたし(Barth 1965, I: 479),かれらは今日にいたるまで、ワンガラ起源の伝承を伝えているのである(Hiskett 1984:46)。
- 10) 西アフリカ独得の水平織機による織物がさかんに おこなわれている地域と、マンデの影響が色濃く与 えられた地域とがほぼ一致することは〔Lamb 1975: 38-39〕、注意されてよい。
- 11) マリ帝国の成立と拡張にたいしてジャの町出身の イスラム者がはたした役割について,筆者は別の箇 所で1つの試論をおこなっている〔竹沢 1984:101-102〕。
- 12) ハウサ語のなかにはアラブ語からの借用語が多く, とくに宗教用語,騎兵,数,時間,計量の単位など にそれが著しいといわれる [Hiskett 1965: 21-23]。 そうした事実も,1つの文化単位としてのハウサの 形成に,イスラムが大きくあずかっていたことを示 すものであろう。
- 13) マンデの影響がおよんだ西の端のセネガンビアでも、イスラム教徒は非イスラム国家であるウォロフWolof王国や、バディブ王国Baddibu、ニアニ王国Nianiなどで、王の秘書や相談役などとして重用されていた〔Quinn 1972:53-55; Levtzion 1975:202〕。
- 14) トリミンガムによれば、1591年のモロッコ軍によるガオ帝国の解体後、19世紀にあいついだジハードまでの時期は、「イスラムの停滞と異教の反動」の

- 時代であったとされる [Trimingham 1962: 141]。 しかしこの時代こそ、私たちがこれまでみてきたように、イスラムは平和的な手段で西アフリカの広い 範囲に浸透していったのだった。
- 15) 19世紀の後半におこなわれたSamori Touré や A1-Hajj 'Umarらのジハードは,ここでは問題にしない。というのも、それらはフランスやイギリス等の植民地支配との関係で理解すべきものと思われるためである。植民地化とイスラムの関係というテーマは重要なものであるが、ここでの私の関心からははずれることになる。あらためて問題にすることにしたい。
- 16) その結果Vai, Koya, Kwiaなどの社会では国家が発生し、その支配層はマンデを自称するにいたった。また他の社会でも(Loma, Kpele, Golaなど)、マンデのイニシェーション結社の影響が浸透し、これが社会の成層化をもたらした[Rodney 1975: 278-280]。マンデの影響は言語にもおよび、北部シェラレオーネのTemneなどの社会では、政治職、儀礼、占い、手工業、計量の単位、数などの語彙には、マンデの借用語が多くみられるという[Skinner 1978: 60-61]。
- 17) 今世紀の初めにこの地方の総合的調査をおこなった Machatは、マンデの影響をうけて定着生活をおくるようになったフルベを Foulah、遊牧フルベを Fulbéとして異なった名称でよぶことを提唱しているほど、両者の差はいちじるしかった〔Machat 1905: 269-270〕。
- 18) のちにジハードの主舞台となった、セネガル川とニジェール川にはさまれた土地は、とくにマンデのイスラム交易者の影響を強くうけていた [Tauxier 1937: 276-277; Baldé 1975: 187]。一方高フータ地方では、イスラム化はマッシナからきたフルベ人のSaliou Baの手で進められた [Saint-Père 1929: 485-498]。
- 19) ある伝承によれば、ジハードの出発点となった9 人の地方指導者の集会は、12人のフルベ人と10人の マリンケ人から構成されていた [Vieillard 1940: 102]。また、初代のアルマミであるカラモコ・アル ファの Karamokoとは、アラビア語の qara'a (読む) にマンデ語の mogo (人間) をあわせたマンデ語である [Wilks 1968: 167]。
- 20) これに加え、16世紀ごろからサハラのモール人 Maureのあいだで高まっていたジハードの気運の 影響を強調する研究者もある(Curtin 1971b:11-20; Levtzion 1975:199-205)。
- 21) 20世紀の初頭の調査によると、人口に占める奴隷の割合は、西部・中央フータで2分の1、下フータで3分の1におよんだという。しかもその大多数(9割以上)は、ルンダに住まわされた農業奴隷であった(Rivière 1974: 372)。
- 22) フータ・ジャロンにおけるジハードの成功は、他にそれを広める役割もはたした。セネガルのフータ・トロFuta Toroからイスラムを学びにきていたSulayman Balは、Futa Djalonでの成功を眼にしてFuta Toroに戻ってジハードを開始し、18世紀末にはジハード国家を成立させた[Levtzion 1975:

- 211-212)
- 23) ジハードによって成立したソコト国家は現在の北カメルーンまでを勢力範囲におさめたが、そこでの形態はハウサランドのそれとは異なっていた。この地域は経済的にはいちじるしく遅れており、そこでのフルベ人の展開とジハードは、イスラム宣教運動および社会=経済的改革運動として現われた〔嶋田1985:276-279〕。
- 24) 一説によれば、ジハードの開始を告げた戦いは、1818年ではなく1817年におこなわれた[Brown 1971: 432]。またシェイク・アマドゥは、ハウサランドのジハードを導いたウスマン・ダン・フォディオの弟子であり、かれとともにハウサランドのジハードに参加したともいわれている[Hiskett 1984: 167]。
- 25) Monteil 1924: 321, 344; Rougier 1930: 218, 261 もジハードの影響については否定的である。
- 26) いいかえるなら、民族宗教では移住はできても、 移動はできないということである。交易が人と情報、 そして物の移動を旨とするかぎり、交易者は移動を 可能にするイスラムのような宗教体系を必要とした はずである。
- 27) 私たちの解釈が正しいとすれば,ジハードの原動力となったトロッベ集団についても、新しい理解がえられるように思われる。かれらはWillisのいうようにフルベ人とは出自を異にする人びとなのではなく(注2参照),むしろフルベ人のうちにあって、もっとも早く民族宗教とイスラムとの相克に目覚めた人びとであり、そしてそれゆえに、フルベ人の伝統的な社会的権威からは排除されていたのであろう。そしてそのことが、逆に新しい社会運動の主役となる生き方をかれらに選ばせたのであろう。
- 28) そうした解釈は、のちに版図を失ない、他民族を支配する必要のなくなったこれらの国家が、先祖伝来の民族宗教にもどっていったという事実によって正当化されるように思われる。たとえばモロッコ軍に敗れて地方の小国家となったガオ帝国は、やがて非イスラム化していったし〔Rouch 1953: 217〕、17世紀以降ニジェール川上流の小国家となったマリ帝国も、同じ道をたどったのである〔Wilks 1968: 173-174〕。
- 29) じっさい西アフリカの多くの地域で、なんらかの条件によって外部社会とのつながりを断たれたイスラム交易者たちは、ローカルな価値体系に吸収されていった〔Levtzion 1979: 209〕。
- 30) この際、奴隷が良い扱いをうけたかどうか、あるいは奴隷制が倫理的に許されるか否かという議論は、意味をもたない。私たちが問題にしているのは社会制度としての奴隷制であって、そこに倫理をもちこむことは議論を混乱させるだけである。

## 参考文献

- Adeleye, R. A., 1971, "Hausaland and Bornu 1600–1800", J. F. A. Ajayi and M. Crowder, eds., *History of West Africa*, vol. 1, London, Longman.
- Ajayi, J. F. A. and M. Crowder, 1985, *Historical Atlas of Africa*, Cambridge, Cambridge U.P.
- Ba, A. H. et J. Daget, 1962, L'Empire peul du Macina, Paris, Mouton.
- Baldé, Mamadou Saliou, 1975, "L'esclavage et la guerre sainte au Fuuta-Jalon", C. Meillassoux, éd., L'Esclavage en Afrique précoloniale, Paris, Maspero.
- Barth, Heinrich, 1965, Travels and Discoveries in North and Central Africa, Centenary Edition, London, Frank Cass, 3 vol.
- Bird, Chaeles, S., 1970, "The Development of Mandekan (Manding)", D. Dalby, ed., Language and History in Africa, London, Frank Cass.
- Boser-Sarivaxévanis, René, 1977, "Recherche sur l'histoire des textiles traditionnels tissés et teints de l'Afrique occidentale", Verhandlungen der Naturforschenden Gessellschaft in Basel, 86-1/2.
- Boutillier, Jean-Louis, 1971, "La cité marchande de Bona dans l'emsemble économique Ouest-Africain pré-colonial", C. Meillassoux, éd., 1971.
- Bravmann, René A., 1974, Islam and Tribal Art in West Africa, Cambridge, Cambridge U.P.
- Brown, William A., 1971, "Toward a Chronology for the Caliphate of Hamdullahi (Māsina)", Cahiers d'études africaines, 31.
- Camps, G., 1982, "Beginning of Pastoralism and Cultivation in North-West Africa and the Sahara", The Cambridge History of Africa, vol. 1, Cambridge U.P.
- Cissoko, S. M., Tombouctou et l'empire songhay, Dakar-Abidjan, Les Nouvelles Editions Africaines.
- Clarke, Peter B., West Africa and Islam, London, Edward Arnold.
- Cohen, Abner, 1971, "Cultural Strategies in the Organization of Trading Diasporas", C. Meillassoux, éd., 1971.
- Cuoq, Joseph M., 1975, Recueil des sources arabes concernant l'Afrique occidentale du VIIe au XVIe siècle, Paris, Editions du CNRS.
- Curtin, Philip D., 1971a, "Pre-colonial Trading Networks and Traders: the Diakhanké", C. Meillassoux, éd., 1971.

  ————, 1971b, "Jihad in West Africa", J.A.H., 12-1.
- Devisse, Jean 1972, "Routes de commerce et échanges en Afrique Occidentale en relation avec la Méditerranée", Revue d'Histoire économique et sociale.
- Dieterlen, Germaine, 1955, "Mythe et organisation sociale au Soudan Français", Journal de la Société des Africanistes, 25.
- Fernandes, Valentim, 1938, Description de la Côte d'Afrique de Ceuta au Sénégal, trad. par P. de Cenival et Th. Monod, Paris, Larose.
- —, Description de la Côte Occidentale d'Afrique (Sénégal au Cap de Monte, Archipels), trad. par Th. Monod et al., Bissaus, Centro de Estudos da Guiné Portu-

- guesa.
- Fuglested, Finn, 1978, "A Reconsideration of Hausa History before the Jihad", J.A.H., 19-3.
- Gallais, Jean, 1967, Le Delta intérieur du Niger, Dakar, IFAN.
- Goody, Jack, 1964, "The Mande and the Akan Hinterland",J. Vansina et al., eds., The Historian in Tropical Africa,London, Oxford U.P.
- and P. M. Kaberry, eds., West Africain Kingdoms in the Nineteenth Century, London, Oxford U.P.
- J. Goody, ed., Literacy in Traditional Society, Cambridge, Cambridge U.P.
- Gouilly, Alphonse, 1952, L'Islam dans l'Afrique Occidentale Française, Paris, Larose.
- Hiskett, Mervyn, 1965, "The Historical Background to the Naturalization of Arabic Loan-Words in Hausa", African Langage Studies, 6.
- \_\_\_\_\_\_, 1984, The Development of Islam in West Africa, London, Longman.
- Holas, B., 1975, Les Sénoufo (y compris les Minianka), Paris, P.U.F.
- Houis, Maurice, 1961, "Mouvements historiques et communautés linguistiques dans l'ouest africain", L'Homme, 1-3
- Hunter, Thomas C., "The Jabi Ta'rikhs", *I.J.A.H.S.*, 9-3. Izard, Michel, 1971, "Les Yarse et le commerce dans le Yatênga pré-colonial", C. Meillassoux, ed., 1971.
- Johnson, Marion, 1976, "The Economic Foundations of an Islamic Theocracy: The Case of Masina", J.A.H., 17-4.
- Kawada, Junzo, 1979, Genèse et évolution du système politique des Mossi méridionaux, Tokyo, Study of Language & Cultures of Asia & Africa Monograph Series, n. 12.
- 川田順造,1981.『サバンナの手帖』新潮社.
- Kea, Ray A., 1982, Settlements, Trade, and Polities in the Seventheenth-Century Gold Coast, Baltimore, The Johns Hopkins U.P.
- Kanare Ba, Adam, 1977, Sonni Ali Ber, Niamey, Etudes Nigériennes, n. 40.
- Lamb, Venice, 1975, West African Weaving, London, Duckworth.
- Lange, D. et S. Berthoud, 1972, "L'intérieur de l'Afrique Occidentale d'après Giovanni Lorenzo Anania (XVIe siècle)", Cahiers d'histoire mondiale, 14-2.
- Last, Mury, 1979, "Some Economic Aspects of Conversion in Hausaland", N. Levtzion, ed., Conversion to Islam, New York, Holmes & Meier Publ.
- Last, D. M. and M. A. Al-Haji, 1965, "Attempts at Defining a Muslim in 19th Century Hausaland and Bornu", J.H.S. N., 3-2.
- Léon l'Africain, Jean, 1956, Description de l'Afrique, trad. par A. Epaulard, Paris, Maisonneuve.
- Levtzion, Nehemia, 1968a, Muslims and Chiefs in West Africa, Oxford, Clarendon Press.
- ----, 1968b, "Commerce et islam chez les Dagomba

- du Nord-Ghana", Annales, 23-4.
- ———, 1975, "North-West Africa", *The Cambridge History of Africa*, vol. 4, London, Cambridge U.P.
- ———, 1979, "Toward a Comparative Study of Islamization", N. Levtzion, ed., Conversion to Islam, New York, Holmes & Meier Publ.
- ———, Ancient Ghana and Mali, 2nd ed. with additions, New York, Holmes & Meier Publ.
- Levtzion, N. and J. F. P. Hopkins, *Corpus of Early Arabic Sources for West African History*, Cambridge, Cambridge U.P.
- Lewicki, Tadeusz, 1964, "Traits d'histoire du commerce transsaharien! marchands et missionnaires ibadites en Soudan occidental et central au cours des VIIIe-XIIe siècles", Etnografia polaska, 8.
- Lombard, Jacques, 1965, Structures de type ''féodal'' en Afrique noire, Paris, Mouton.
- Lombard, Maurice, 1978, Les Textiles dans le monde musulman VIIe-XIIe siècle, Paris-La Haye, Mouton.
- Lovejoy, Paul, E., 1978, "The Role of the Wangara in the Economic Transformation of the Central Sudan in the Fifteenth and Sixteenth Centuries", J.A.H., 19-2.
- -----, 1980, "Kola in the History of West Africa", Cahiers d'études africaines.
- Ly-Tall, Madina, 1977, L'Empire du Mali, Dakar-Abidjan, Les Nouvelles Editions Africaines.
- Machat, J., 1905, Les Rivières du Sud et le Fouta-Diallon, Paris, Challamel.
- 松下周二,1987.「ハウサの時間と空間」,川田順造編 『黒人アフリカの歴史世界』山川出版社.
- Mauny, Raymond, 1961, Tableau géographique de l'Ouest africain au moyen âge, Dakar, IFAN.
- Meillassoux, Claude, 1962, "Social and Economic Factors Affecting Markets in Guro Land", P. Bohannan and G. Dalton, eds., *Markets in Africa*, Northwestern U.P.
- ———, 1971, "Introduction", C. Meillassoux, ed., The Development of Indigeneous Trade & Markets in West Africa, London, Oxford U.P.
- Monteil, Charles, 1924, Les Bambara du Ségou et du Kaarta, Paris, Maisonneuve et Larose, 1977.
- , 1932, Une cité soudanaise, Djenné, Paris, Ed. Anthropos, 1971.
- Monteil, Vincent, 1971, L'Islam noir, Paris, Seuil.
- Niané, Djibril Tamsir, 1975, Le Soudan occidental au temps des grands Empires, Paris, Présence africaine.
- Nicolas, Guy, 1981, Dynamique de l'islam au sud du Sahara, Paris, Publications Orientalistes de France.
- Oloruntimehin, O., 1971, The Segu-Tokolor Empire, London, Oxford U.P.
- Pacheco Pereira, Duatre, 1956, Esmeraldo de Situ Orbis, Trad. par R. Mauny, Bissau, Centro de Estudos da Guiné Portuguesa.
- Palmer, H. R., 1928, Sudanese Memoirs, Lagos, Government Printers, 3 vol.
- Perinbam, Marie, 1980, "The Julas in Western Sudanese History", R. Dummett and B. K. Schwarts, eds., West African Culture Dynamics, The Hauge, Mouton.

- Person, Yves, 1968, Samori: Une révolution dyula, Dakar, IFAN, vol. 1.
- -----, 1985, "Les peuples côtiers—premiers contacts avec les portugais—de la Casamance aux lagunes ivoriennes", Histoire générale de l'Afrique, t.4., Paris, UNESCO/NEA.
- Quinn, Chalotte A., 1972, Mandingo Kingdoms of the Senegambia, Evanston, Northwestern U.P.
- Rivière, Claude, 1974, "Dynamique de la stratification sociale chez les Peuls de Guinée, Anthropos, 69-3/4.
- Rodney, Walter, 1968, "Jihad and Social Revolution in Futa Djalon in the Eighteenth Century", J.H.S.N., 4-2.
- ———, 1975, "The Guinea Coast", The Cambridge History of Africa, vol. 4, London, Cambridge U.P.
- -----, 1980, A History of the Upper Guinea Coast, 1545 to 1800, New York, Monthly Review Press, 1970.
- Rouch, Jean, "Contribution à l'histoire des Songhay". Mémoire de l'IFAN, n. 29, Dakar, IFAN.
- Rougier, F., 1930, "L'islam à Banamba", B.C.E.H.S.A.
- Saint-Père, 1929, "Création du Royaume du Fouta Djallon", B.C.E.H.S.A.O.F.
- 坂井信三,1985.「西アフリカのイスラム受容の一側面 マンデ系諸民族におけるイスラム教徒の非軍事的傾向をめぐって」白鳥芳郎・倉田勇編『宗教的統合の諸相』南山大学人類学研究所叢書Ⅱ.
- Sanneh, Lamin, 1976a, "The Origins of Clericalism in West African Islam", J.A.H., 17-1.
- ———, "Slavery, Islam, and the Jakanke People of West Africa", Africa, 46-1.
- 嶋田義仁, 1987.「マージナルなイスラム教師の国家 形成」『民族学研究』50-3.
- Skinner, David E., 1978, "Mande Settlement and the Development of Islamic Institution in Sierra Leone", *I.J.A.H. S.*, 11-1.
- Smith, Abdullahi, 1970, "Some Considerations Relating to the Formation of State in Hausaland", J.H.S.N., 5-3.
- J. F. A. Ajayi and M. Crowder, eds., History of West Africa, vol. 1, London, Longman.
- Smith, M. G., 1964, "Historical and Cultural Conditions of Political Corruption among the Hausa", Comparative Studies in Society and History, 6-2.
- Sow, Alfâ, Ibrâhîm, 1968, Chroniques et récits du Foûta Djalon, Paris, Klincksieck.
- Stenning, D. J., 1966, "Cattle Values and Islamic Values in a Pastoral Population", I. M. Lewis, ed., *Islam in Trop*ical Africa, London, Oxford U.P.
- Suret-Canal, Jean, 1971, "The Western Atlantic Coast 1600–1800", J. F. A. Ajayi and M. Crowder, eds., History of West Africa, vol. 1, London, Longman.
- 1980, "Essai sur la signification sociale et historique des hégémoines peules", Essais d'historie africaine, Paris, Ed. Sociales.
- 竹沢尚一郎, 1984.「アフリカの米」『季刊人類学』 15-1.
- ----, 1987.『象徴と権力 ---儀礼の一般理論』

## 勁草書房.

- -----, 近刊, 「<水の主> とイスラム -- ボゾ族 における社会変化と宗教変化」『国立民族学博物館 研究報告』
- Tauxier, Louis, 1912, Les Noirs du Soudan, Paris, Larose.
  \_\_\_\_\_\_\_, 1937, Moeurs et histoire des Peuls, Paris, Payot.
- Tarikh el-Fettach, 1913-14, trad. par O. Houdas et M. Delafosse, Paris, Maisonneuve, 1981.
- Terray, Emmanuel, 1974, "Long-Distance Exchange and the Formation of the State", Economy and History, 3.
- Trimingham, J. S., 1959, *Islam in West Africa*, Oxford, The Clarendon Press,
- ———, 1962, A History of Islam in West Africa, London, Oxford U.P.
- Urvoy, Y., 1949, Histoire de l'Empire du Bornu, Dakar, IFAN.
- Vieillard, Gilbert, 1940, "Notes sur les Peuls du Fouta Djallon", Bulletin de l'IFAN.
- Wilks, Ivor, 1966, "The Position of Muslims in Metropolitan Ashanti in the Early Nineteenth Century", I. M. Lewis, *Islam in Tropical Africa*, London, Oxford U.P.

- ———, 1968, "The Transmission of Islamic Learning in the Western Sudan", J. Goody, ed., *Literacy in Tradi*tional Societies, Cambridge, Cambridge U.P.
- 1800", J. F. A. Ajayi and M. Crowder, eds., *History of West Africa*, vol. 1, London, Longman.
- Fifteenth and Sixteenth Centuries", I, II, J.A.H., 23-3, 4.
- Willis, John Ralph, 1978, "The Torodbe Clerisy: A Social View", J.A.H., 19-2.
- -----, 1979, "Introduction: Reflections on the Diffusion of Islam in West Africa", Studies in West African Islamic History, vol. 1, London, Frank Cass.

#### Abréviation

B.C.E.H.S.A.O.F.: Bulletin de la Comité d'Etudes Historiques et Scientifiques de l'Afrique Occidentale Française I.J.A.H.S.: International Journal of African Historical Society

J.A.H.: The Journal of African History
J.H.S.N.: Journal of the Historical Society of Nigeria