# みんぱくリポジトリ 国立民族学博物館学術情報リボジトリ National Museum of Ethnolo

Acculturation : A Chief System Urbanized : Role Differentiation among the Title Holders in Western Samoa

| メタデータ | 言語: jpn                           |
|-------|-----------------------------------|
|       | 出版者:                              |
|       | 公開日: 2010-02-26                   |
|       | キーワード (Ja):                       |
|       | キーワード (En):                       |
|       | 作成者: 山本, 真鳥                       |
|       | メールアドレス:                          |
|       | 所属:                               |
| URL   | https://doi.org/10.15021/00003739 |

# 第 4 章

# 接触と変容の諸相



パラオの港 (George Keate, An Account of the Pelew Islands, 1788 より)

# 都市化の中の首長システム

# ――西サモアにおける首長称号保持者間の役割分化――

### 山 本 真 鳥\*

- 序論
- □. 今世紀前半までの matai (首長)システム
- Ⅲ. 西サモアの最近の都市化
- Ⅳ. 称号分割と不在 matai の増加
  - 1. A 村の N 称号

- 2. B村の Q 称号
- C村の Sā R (称号名 R を頭とする 'āiga)
- V. 不在 matai 増加のメカニズム
- VI. 結論

# I. 序 論

ポリネシアの首長システムは、もともと大きな社会統合を導き、地域によっては王朝や国家にまで発展したのではあるが、18、19世紀を通じての西欧との接触により、新たに成立した王権とともにほとんどの地域でシステムとして働かなくなってしまった。キリスト教の布教、捕鯨船・商船の来航、白人プランターの入植に続いて植民地化が行われ、疫病・戦争・虐殺等による人口の著しい減少の後、タヒチ、マルケサス諸島、ハワイ諸島等を始めとする多くの首長制社会は崩壊してしまったのである。それは首長システム自体の崩壊というよりは、文化・社会全体の破壊に連動したものであり、多くのポリネシア社会はこの第一の危機を乗り越えることができなかった。植民地化の波が届きにくかった離島と、そしてわずかに西ポリネシアのサモア・トンガの両諸島が、首長システムを何とか失わずにきたといってよい。もちろん両諸島ともに、サモアは東西に分割されて各々アメリカ合衆国・ドイツの支配下に入り、トンガは独立国のままとはいえ外交権をイギリスに委ねてしまったのだから、植民地化の波を無事乗りこえたとは言い難いが、しかし大きな変容を被りつつも、首長システムは社会の枠組として残ったのである10。

さて小論では、そのように西欧との接触により多くの社会が崩壊する中で、辛くも

<sup>\*</sup> 法政大学経済学部

生き残った首長システムのうち、筆者が調査を行ったサモア諸島の西半分、西サモア 社会の首長システムをとりあげ、その最近の都市化による変容について考察してみたい。

サモアの首長システムは合議を主体とし、ポリネシア社会ではやや異質のシステム [山本真鳥 1984: 186-188, M. Yamamoto 1987] であるために、ハワイ・タヒチのような統一王朝が成立せず、かえって伝統的社会システムを根底から覆すような形での植民地化が起きなかった。耕地・宅地や名声、固有の特権・役割と結びついた首長称号名(suafa matai)は特定の親族集団 ('āiga) に属しており、在任者が亡くなるとその中で適任者が選ばれることとなっている。村の中で首長称号をもつ者たち(matai) は、合議のための集会 (fono) ——多分に儀礼的要素が大きい——を開き、村の自治を司る。このように、特定の土地や地縁共同体に基盤をもつのがサモアの首長システムの特徴で、個々の首長の独立性が大層高いのである。また称号名の授与が、より上位の首長により管理されているのではなく、個々の親族集団に委ねられているため、例えばより上位の首長称号の権威に依存する上意下達式のトンガの首長システムと比べてみると中央集権化の度合が小さく、その首長称号保持者の一定人口に対する比率は驚くほど高いものとなっている<sup>20</sup>。

東西サモアはもともと同じ言語・文化を共有するひとつの社会であったが、19世紀末の植民地化の結果、東西に分断されてしまった。宗主国を異にするために、各々は同じ西欧文化圏ではありながら異なる文化の洗礼を受け、また興味深いことには、宗主国の異なる植民地政策の影響から、各々文化変容の度合を異にしている。小論の舞台である西サモアは、1889年にドイツ領、第1次大戦後ニュージーランド領となり、1962年に独立国となったが、その際首長システムを選挙制度にとりいれ、首長称号保持者のみが選挙権・被選挙権をもつというユニークな代表制をつくりあげたことで知られている。東のアメリカ領サモアが第二次大戦後、遠洋漁業の基地として缶詰工場が栄えるなど市場経済の浸透が著しいのに対して、西サモアは伝統的な暮らしを多分

<sup>1)</sup> もっともトンガでは、統一王朝を成立させた明君 George Tupou Taufa'ahau 1世が改革を行って伝統的首長制を貴族制と近代的官僚制に作り変えてしまったのであるから、独立は保ったものの、内側からの改革で首長制のありかたそのものは大きく変わったといってよいかもしれない。今日のトンガ王権は、少なくとも制度的レベルではピラミッド型の首長のランキングによって国民と媒介されているのではなく、近代的立憲君主国として国民に直結して君臨しているのである。

<sup>2)</sup> トンガでは19世紀半ばの2万人から今日の9万人に人口が増加しているものの,近代王権が築かれてからは中央で称号授与が管理されており,40名たらずしかいない [Marcus 1980: 119]。一方の西サモアでは1904年には総人口の7パーセントが matai であった [Prt 1970: 69] が,近年次第に増えて1982年には人口(約16万人)の9.4パーセントとなっている [Western Samoa Government 1982: 387]。

に残している。伝統的大家族の生活や、タロイモ・タームーイモ・バナナ等の自家消費用の根栽作物をつくる半自給自足経済や、伝統的演説・敬語・礼儀作法等を日常的に実践しているのである。とはいえ独立を境として、それ以前から生じていた市場経済の導入をはじめとするさまざまな近代化は加速度を増してきている。伝統的なものに誇りをもち、それを失った東サモアの人々を半ば軽蔑している西サモア人だが、一方で先進諸国の物質文化にも憧れをもち、それらを手に入れるための現金収入を得ることに敏感である。結局のところ、高賃金と安い関税を介して憧れの品々を手に入れることのできる隣人には隠れた羨望をもっているのである。

さて近代化そのものの首長システムへの影響力は計り知れないものがあるが、とりあえずここでは近代化の中でも都市化という問題に焦点を絞り、これが与える首長システムへの影響を考察の対象としたい。アピアという非伝統的首都の肥大化、盛んになる海外への出稼ぎ・移住等の人口移動、すなわち都市化の波の中で、村では過疎化、また村に住まない matai (首長、ないしは首長称号保持者)の増加、称号分割3)の急増といった社会問題が多く進行しているが、それが首長システムにどのような変容をもたらしているのだろうか。これこそが、小論のテーマである。

# **■.** 今世紀前半までの matai (首長) システム

西サモアの人々はしばしば、この国は atua (キリスト教の神)と matai (首長システム)と fa'aSamoa (サモアの習慣)によって成り立つと説明する。 キリスト教は 150年程前に宣教師によって伝えられたものであるが、人々にとってこれはもはや生活に欠かせなくなっている。教会に行かないサモア人はいても、キリスト教信者でないことを主張するサモア人はまずいない。キリスト教の説く隣人愛の精神や平和主義 こそはサモア社会を維持していく上で今では欠かせない、と知識人が主張する一方で、人々は教会行事の遂行や信仰の証としての教会建設に熱意を燃やしている。

同様に matai システムはサモア人にとって重要な社会制度である。大家族の各々は個々の matai 首長称号保持者は世帯のなかでは家長として世帯の運営にあたる — によって律せられ、matai のつくる fono (集会) が村や地方を統治する。サモア人にとって matai システムは、古えより連綿と続く祖先の叡知である。この伝統的システムによりサモアの社会は成り立っており、これこそは不変のシステムであると人

<sup>3) 1</sup>つの称号名の保持者は本来は1人であるはずだが、その稀少なものをめぐって争いが生じるなどを理由として、2人以上の人に同名の称号を授ける称号授与の仕方。第N節に詳述。

々は思っているのだが、これはまた村で伝統的生活をおくる一般の人から代議士・政 府高官に至るまで、ほぼすべてのサモア人に共通した考えなのである。

しかし、人々の抱く不変の matai システムというイメージにもかかわらず、とのシステムは実際には、19世紀前半からの西欧社会との接触を通じて多くの変更を蒙ってきたようである。例えば、1934年に Modern Samoa を書いた F. Keesing は既にこの時代に、西サモアでは称号保持者が増加し、高位称号が大きな統合を導く要として機能しにくくなっており、また称号間の格の差は縮小しつつある、と記している [Keesing 1934: 246-256]。19世紀終わり頃には、現金や工業製品の綿布が交換財のカテゴリーの中に取り込まれ [Stair 1897: 173; Krämer 1902 Band 2: 90-91; Mead 1969: 74 など]、また第一次大戦以前から、大工に家を建ててもらう儀礼の祝宴には塩漬け肉の樽――今日ではブタと同じカテゴリーにはいる贈与財となっている――を欠かすことができず、これを調達するために現金が必要となる [Handy and Handy 1924: 16-17] ことなどから考えれば、市場経済は結構早くからこの社会に入り込んでいったようである。その意味で、人類学者の記述する matai システムは、全く無垢のままの土着システム4)ではない。

matai システムは、親族システムである 'āiga システムと無縁ではない。'āiga は、メンバーの間に権利の違いはあれ、母方・父方いずれかに血縁を辿ることのできる人なら誰でも加わることができるために、結果的には ambilineal に構成される緩い親族集団である。基本家族から一地方を覆う大きな集団まで様々なレベルを含んでいる

<sup>4)</sup> ここで《土着》と《伝統》という2つの用語を明確に区別して定義しておこう。《土着的》とは既に失われてしまったものも含めて、もともと(西欧との)文化接触以前に固有にもっていた言語・文化・社会システム等に関して用いる用語である。一方、《伝統的》という用語は文化接触や変容を経てから、(たとえ大きな変化を蒙っていても)現地の人々が、それが古くから存在すると主観的に見なしている言語・文化・社会システム等に対して用いよう。

が、ここで問題とするのは、特定の村をベースとして宅地・耕地及び称号名を有し、永続して存在する 'āiga である。

まず称号名について説明しよう。称号名は固有の名前であり、代々その 'āiga に伝えられる性格のものである。 称号名をもつ人が首長 (matai) であり、 'āiga 経営のリーダーとなると共に、 'āiga の外には 'āiga を代表する立場をとる。 称号名には様々な義務や特権が結びついており、この称号名の継承者は前任者と同じ義務や特権をもつ存在とみなされる。かくして組織体の永続性が確保されているのである。 称号名には、名の由来を説く秘密の伝承があり、その正統性を示すものとして 'āiga に語り伝えられているが、その一方で、村や地方の地縁組織のもつ称号名の構造の中で一定の位置を占める [山本真鳥 1984, M. YAMAMOTO 1987] ということにより、 mataiシステムは集権的ではないが、 'āiga の外側からある種の社会的コントロールも受けるようになっている。ただし土地・称号裁判所は称号名の登記や裁判を行っており、中央政府による統制的機能が働いている。

さて、こうした ' $\bar{a}iga$  は ' $\bar{a}iga$  のリーダーとなる称号名に Sa をつけて、例えば Pepe という matai に率いられる 'āiga の場合は Sā Pepē と呼びならわされるのであ る。この時 Sā Pepē は, Pepe の配下にまた幾つかの称号名をもつ 'āu'āiga 形式を とる 'āiga のこともあるし, 'āiga の中に matai は Pepe しかいない小規模 'āiga のこ ともある。いずれの場合にも、各 matai は、各々のリーダーシップのもとに拡大家族 的な大世帯――その人員構成は親子・キョウダイ・イトコなど無系的に共通の先祖を もつ人々に配偶者及び子どもたちを加えたものである――を営むのである。今日では それは20人程度であることが多いが、かつてはもっと大人数を含むものであったはず で, Turner によれば50人を上回ることすらあったらしい [Turner 1884: 173]5)。 matai の 'āiga 内での役割は, 'āiga で暮らす人々の労働および資源, 作物を管理し, 采配をふるうことである。'āiga 構成員は老いも若きも, 多くは matai の指示に従っ て、またときには自発的に、できる範囲で 'aiga に貢献するのが原則である。 'aiga 構成員は matai の指示どおりに行動している限りにおいては、この<共同体>を追い 出されることはなく、したがって寝食をおびやかされることはない。 'āiga は寝たき り老人・身体障害者など我々の社会で福祉がカバーしている人々までをも引き受ける のである。

<sup>5) 1920</sup>年代頃からニュージーランド植民地政府の政策により、 matai 称号をもたない中年既婚 男子は matai の直接的支配を逃れて、一家を構えて半独立の経営体を営むことが多くなってきた [Keesing 1934: 271-277]。彼らは特定 matai に tautua (奉仕) をする義務をもつ。即ちその matai の求めに応じて財を供出したり、 sua と呼ばれる儀礼的な食物の捧げ物を彼に対して行わなければならない。

'aiga の大家族的共同生活を維持するために matai に委ねられているのは、単に経営者としての管理運営業務の計画をたてることだけではなく、むしろ細かい行動を指示することである。サモアの若い人々というのは、 matai の手足となって働くために、自主的に行動することが少ないし、またそういう能力を訓練されてもいない。称号を授与される以前の若者は徹底して matai の指示に従って行動すべきだ、またそうでない行動などとれるはずがないと人々は考えている。 matai になってこそ人間は一人前であるが、それ以前は子供なのだ。したがって若者のモラルに関しても matai は監視の目を光らせなくてはならない。 夜這いになど行ったり、 盗みを働いたりして 'āiga の名を貶めないようにし、しっかり監督するのは matai の仕事の一部である [山本真鳥 1986: 127-129]。

そうした 'āiga 内部の統制に加えて、matai は村や地方の集会 (fono) や儀礼などにおいて 'āiga の代表としての役割を果たす必要がある。単に出席するだけの場合もあるが、演説、カヴァ飲用、食物や交換財の分配など、その称号名に定められた任務を様々な政治儀礼的場面にて遂行するのは、matai の重要な役割のひとつである。

さらに、様々な儀礼の場において儀礼交換(fa'alavelave)を処理していくのは、20世紀前半においてどうであったかを細かに文献によって追跡することができないものの、少なくとも今日では matai の重要な役割となっている。筆者は、サモアの儀礼交換の研究を通じて、これら儀礼交換がかつては特定の格の高い首長の 'āiga に関してもっぱら行われたはずで、これが首長称号の平準化にともなって、庶民である普通のmatai にまでも拡大されてきたと考えている。恐らくは20世紀前半を通じて、次第次第に一般の 'āiga にまでも拡大されてきたのであろう。ひと月に何回か、ひどい時には1週間に1~2回もある儀礼交換のために、ブタや現金、細編みゴザなどを捜す仕事は、少なくとも今日の matai の、大変だけれども重要な職務のひとつとなっている。

さて、このような役割を果たしている matai はどのようにして選ばれるのであろうか。サモアの首長称号継承が、トンガのように長男から長男へと、あるいは東ポリネシアのように男女を問わず長子から長子へと自動的に伝えられるものでないことは、初期の研究者の記述でもしばしば注目されている。次に誰が matai となるかは 'āiga に血縁を辿ることのできる人全て ('āiga から婚出してしまった人の子孫も含めて) の参加する集まりで、全員の合意の下に選ぶこととなっている。今日と比べた時、かつては tamatāne (父系的メンバー:字義通りには男性の子孫) が、ほば独占的に称号へ接近することが可能で、 tamafafine (女性メンバーの子孫。 二次的に matai になる権利をもつ) にあまりチャンスはなかったといった違いがみられるようである。1920年

代にマヌア諸島で調査をした Mead は,tamatāne の主導的権利に対して,tamafafine は拒否権をもつと述べている [Mead 1969: 18] し,ドイツ領サモアの初代高裁長官を務めた Schultz も tamafafine に順番が廻ってくるのは,tamatāne に適任者がいなかった時だけであるとしている [Schultz 1911: 51]。しかし,tamatāne の仲間内でだれが称号を得るのかといった順位は,どうもかつてより一義的には決まっていなかったらしい。19世紀に活躍した宣教師 Turner は「息子が継ぐかもしれないが,叔父や従兄弟や,時には全くの他人に与えられることもある」 [Turner 1884: 173] と記している。

また Schultz によれば、長男が継承すると決まったわけでもなく、父の称号名を息子が継ぐとも限らず、死者の弟が継ぐこともあり、さらにその次の代には叔父から甥へ渡されることもあったようである。先代の matai は、これと思う若者に継承させたいという意志を表明することはできるが、いつもその遺言 (māvaega) が聞き届けられるとは限らない。 'āiga の集まりはその遺言を参考にするが、 異なる決定を下すこともできるのである。また場合によっては養子に称号が与えられるという [Schultz 1911: 53]。

このような matai 選出に関する柔軟性は、サモアの首長システムの大きな特長であり、これゆえに、世界中で同時進行している民主化の流れの中でこのような〈封建的〉システムが生き残ることができたといっても過言ではない。西サモア独立に際してサモア人代表は、これは我々の文化であり我々のやり方なのだと主張したが、それから20年を経たのちのインタビューでも政治リーダーたちは、このシステムがサモア文化のコンテクストにおける民主主義であることを強調していた。すなわち matai システムは、継承方法の硬直化による愚かなリーダーを奉る必要がなかったし、また matai 選出方法の民主性、つまり家族の中から管財人 (trustee) としての代表を選び、代表が代表を選んでいくのだという、一種の代表制システムであることを主張することにより、システム自体を現代に適応させることができたのである。

そして恐らくは今日の matai 選出方法も民主化をさらに倍増させた形へと変容してきているように思える。今日、土地・称号裁判所で matai 継承をめぐる裁判の大まかなガイドラインとなっているのは、第二次大戦後間もなくより十数年同裁判所で長官を務めた Marsack の『覚書』 [Marsack 1961] である。 これによれば、20世紀初頭の tamatāne と tamafafine の権利上の相違は filifiliga (称号の継承ラインに近い人々) と tāupulega (称号の継承ラインから遠い人々) に置き換えられている [Marsack 1961: 7]6) し、女性の称号保持も法廷はこれを妨げないとしている。実際に今日の法

廷では、 tamatāne tamafafine の法的権利上の区別は行わないとのことである [1978年頃同裁判所の登記官 (registrar) であった Tuiletufuga Enelē 氏との談話]。 つまりは伝統的規範における男/女の法的権利上の差異を現在ではなくすようにしているということだ。

それでは実際に、matai 選出の際のガイドラインとは何であろうか。 第1に、血縁 関係であるが、この柔軟性については先に記した。 Marsack は養子に加えて、 さら に婚入してきた男性も挙げている。 もっとも 'āiga 内に意見の相違があるとき、裁判 所の側からそうした人々を matai に指名することは避けるのだそうだが [Marsack 1961: 11]。

第2には、多面的な意味での奉仕 (tautua) である。まずは、先代 matai に対してどれだけ奉仕をしたか。奉仕には様々なやり方があるが、 matai が村の行事などで必要な食物を調達するのに協力したり、日常的に matai に食物などの届物をしたり、教会に献金したり、 matai の命令に従って農作業をしたり等々が挙げられる。また村や地方などの地域に対しての奉仕もこれに含まれている。そうした奉仕は、村に住み込んで行われる性格のものであり、また matai 就任後も引き続き村に住んで、 'āiga の面倒をみることが前提となっている。

第3に称号への適性がある。 matai となる人は、 その 'āiga の故事、系譜等、諸々の知識に秀で、かつ演説や儀礼などサモア固有の習慣に長じている必要がある。また彼が matai となったために 'āiga 内に争いが多発するようではいけないし、村の他の matai たちからも反感をかうことのないような、 温厚かつ尊重される人柄でなくては ならない。

第4に先代 matai の遺言がある。これは先に説明した通りである。

以上は、称号の継承に関して 'aiga 内に争いがおこった時に、裁判所がいかなる人物に称号を授与するかというガイドラインであるが、もしも 'aiga 内での合意が得られた時には、この範囲外のこともある。 しばしば 'aiga の血縁者を通り越して、養子や婚入者に対して称号授与が行われるし、また合意さえ成立すれば、それは全く赤の他人に対してでも構わないのである。近年特にしばしば、仲良くなった外国人に敬意

<sup>6)</sup> しかしながら、Marsack は明確に filifiliga と tāupulega を区別することは難しいとして確言を避けている。もともと tamatāne と tamafafine の区別は血縁関係によって称号継承の順位を定めたルールであるが、filifiliga は継承ラインに近い人、tāupulega は遠い人、というのは同義反復に過ぎず、裁判所のガイドラインの覚書としては余りに曖昧であるといわざるを得ない。しかしそれは、血縁よりも奉仕が重視されるようになった傾向を物語っており、また男性の子孫か女性の子孫かが称号に対する権利を区別するメルクマールとなりにくくなっていることを示している、と解釈してよいと筆者は考えている。

を表して、ないしは何らかの(例えば一方的に与えられた金品に対する)お礼として称号を授けることがある。土地・称号裁判所では外国人が称号を保持することを認めていないので、正式な登記<sup>7)</sup>をすることはできないし、耕地や宅地の使用を行うこともまずないので、これは実質的価値のない名誉称号的なものに過ぎない。もともとsuafa 称号(土地所有をともない、'āiga が称号授与の主権をもつ称号。称号保持者は matai と呼ばれる)とは別に、ao と呼ばれる形式の称号があるが、これなど土地所有を伴わず名誉だけあるというもので、外国人に贈られた suafa 称号はこの ao 称号に相当する性格をもつ。しかし、同じサモア人同士でも、村に教会を建ててくれた大工にお礼で授与した(実際には礼金が充分用意できなかったからその代わりだ、という陰口もあった)ケースも耳にした。

このように広い範囲における称号授与は、最近頻発しているとはいえ、伝統の延長 線上にあることに注目すべきである。

# Ⅲ. 西サモアの最近の都市化

さて、称号分割と最近の不在 matai の急増という事態についての具体的ケースに入りたいが、その前にこの節では西サモアの都市化の概略を述べておこう。

サモアには、伝統的に村の連合としての地方の中心となる格の高い村(首村)が存在する。例えばウポル島は東西に3つの大地方に分かれているが、その東側の3分の1を占めるアツア (Atua) 地方の首村はルフィルフィ (Lufilufi) 村であり、西側のアアナ (A'ana) 地方の首村はレウルモエガ (Leulumoega) 村である。中央のツアマサガ (Tuamasaga) 地方にはマリエ (Malie) 村とアフェガ (Afega) 村の2つの首村が、この地方の中心として互いに相互補完的役割を果たしている。

しかし、現在の首都アピアはそのような伝統的中心とはかかわりなく、むしろ東西に 延びたウポル島の北岸中央にあり、船舶用に湾をもち、西サモアで唯一の平野部にあ るという地形的条件から、商業を目的として19世紀の半ばに西欧人がつくった町なの である。コプラ買付けや見返りとしての商品を売るために、西サモア内はもちろんの ことクック諸島やエリス諸島まで行くコプラ・スクーナーの基地として大いに栄えた。

<sup>7)</sup> matai 登記は、現代の婚姻を行政が管理するのと同種の、政府によるコントロールである。 婚姻が政府に届けられていなくても、結婚式を挙げた男女や共に長く棲んでいる男女を人々は しばしばカップルであるとみなすが、それと同様に登記がなされていなくても saofa'i と呼ばれ る matai 就任式を行っていれば、人々は matai であると認定してくれるのである。 しかし、内 縁の妻が受ける法的保護は微々たるものであるのと同様、登記されていない称号保持者のうけ る法的保護はほとんどない。

19世紀の終わりからは、アピアは商業の中心であるばかりでなく、常に西サモアの植 民地政府が置かれていたところであった。要するにアピアはおよそ伝統文化の対極に 位置する町であり、サモアの近代化をリードする先駆けをいつも務めていたのである。

そうした西サモア唯一の都市であるアピアは、かつてはもっぱら白人や白人と結婚したサモア女性、そしてその子供たち等の住む商業の町で、政府に勤めたり白人の家のメードや下男を勤める若干を除く普通のサモア人にとっては、役所に出頭したり、買物をしたりするときだけ来るところであった。しかしいつの頃からか、現金収入や教育、生活水準の向上を求めて、また西欧文化に憧れて村を離れて住むサモア人もでてくるようになった。

アピアに住むということは、宅地を買ったり、借地したり、あるいは借家することである。自給自足的なタロイモ・バナナなどの栽培に食物を頼ることは用地の確保の問題からまず難しく、また用地がある時も家人がみな職業に就いていたりして、現金収入依存型の生活を営むケースがほとんどである。都市の生活はそれなりに難しいことも多いのに、人々がその自由さや娯楽・活気に憧れるのはいずこも同じで、アピア首都圏――この統計に用いられているのは、ヴァイシガノ(Vaisigano) 西区とファレアタ(Faleata) 東区の両選挙区を併せた範囲である――の人口も間断なく増加しつつある。表1に示したのは、年度毎のアピア首都圏および西サモア全体の人口で、アピア首都圏への人口の集中具合を知ることができる。今日アピア首都圏には人口の約5分の1が集中している。最近では道路の建設からバス交通網の発達が著しく、特にアピアから北岸を西へいくルート沿いの村々はベッド・タウン化している。その意味ではアピア首都圏の人口集中のスピードは弱まってはいるものの、アピア首都圏は実質的にさらに拡大しているということもできるだろう。

さてそうした西サモア国内の都市化に加えて、さらに国際的規模での都市化がある。 出稼ぎを含む移住・移民の流れである。西サモア人のニュージーランド移住は第二次 大戦後に飛躍的に増大した。表2は、ニュージーランド政府の国勢調査に表れたニュ ジーランド在住サモア人の統計である。西サモア国内の16万人に対して、ニュージー

|                  |     | 1956    | 1961     | 1966    | 1971    | 1976    | 1981     |  |
|------------------|-----|---------|----------|---------|---------|---------|----------|--|
| アピア首都圏人口         | (a) | 18, 153 | 21,699   | 25, 480 | 30, 261 | 32,099  | 33, 170  |  |
| 西サモア総人口          | (b) | 97,327  | 114, 427 | 131,377 | 146,627 | 151,983 | 156, 349 |  |
| (a) の (b) に対する比率 | (%) | 18.7    | 19.0     | 19. 4   | 20.6    | 21.1    | 21.2     |  |

表1 アピア首都圏の人口と西サモア総人口に対する比率

[Western Samoa Government 1967, 1982]

ランドにその4分の1以上にあたるサモア人がいるということは大変なことだ。一方のアメリカ領サモアは,住民が合衆国国民<sup>8)</sup>として合衆国に自由に出入りできるため,西サモア人のニュージーランド移住よりさらに進んだ都市化の状況を呈している。国勢調査の際に,ニュージーランド程に細かい民族別質問項目のない合衆国では,どれだけのサモア人が実際に居住しているかについて正確な統計データをもたないが,アメリカ領サモアの人口約3万2千人(1980年国勢調査)に対して,ある推計によればその3倍近くのサモア人が合衆国に居住しており,約6万5千人が西海岸に,また2万人がハワイ州に住む

**表2** ニュージー ランドに居住 するサモア人

| 1936 | 362     |
|------|---------|
| 1945 | 716     |
| 1951 | 1,336   |
| 1956 | 3,740   |
| 1961 | 6,481   |
| 1966 | 11,842  |
| 1971 | 22, 198 |
| 1976 | 27,747  |
| 1981 | 42,078  |
|      |         |

[PITT and MACPHERSON 1974: 119; New Zealand Government 1973, 1985] (ただし, 自己申告による国勢調 査データ)

という [PACIFIC PUBLICATIONS 1984: 39]<sup>9)</sup>。もともとアメリカ領サモアのほうが賃金も高く、親戚もいてたやすく行けるため、ここに出稼ぎに来る西サモア人も多く、当地を媒介にしてハワイ・西海岸に移住している西サモア人も決して少なくないようだ。ニュージーランド、合衆国が目下のところ、西サモア人にとってもっとも移住が多い国であるが、他にもオーストラリアやカナダへの移民が増加中である。

さてこのような急激な移民の増加が社会にもたらす影響は、もちろん計り知れないものがあり、 matai システムの変容とどう関わるかが小論の課題である訳だが、ここにひとつだけ、海外移民の送金のデータを示しておこう。表3は、西サモアの輸出入と私的送金の総額が示されている。全体に額が飛躍的に大きくなっていくが、それは79年以降の漸次的外貨切り下げによるところが大きく、80年から84年にかけての切り

表3 西サモアの輸出入総額と私的送金額、及び送金額の輸入額に対する比率

|                      | 1970 | 1972 | 1974 | 1980 | 1982 | 1984  |
|----------------------|------|------|------|------|------|-------|
| 輸 出 総 額 (100万ターラー)   | 3.4  | 3.5  | 7.8  | 16.2 | 15.8 | 34.8  |
| 総 輸 入 額 (a) ( // )   | 9.8  | 15.6 | 17.5 | 57.2 | 60.0 | 100.8 |
| 私的送金(b) ( // )       | 2.0  | 2.8  | 5. 9 | 17.2 | 22.6 | 41.0  |
| (b) の (a) に対する比率 (%) | 20.4 | 17.9 | 33.7 | 30.1 | 37.7 | 40.7  |

[Western Samoa Government 1975, 1984]

<sup>8)</sup> 合衆国国民 (U.S. National) は合衆国市民 (U.S. Citizen) と異なり、選挙権をもたないが、 合衆国のパスポートを支給されて国内を自由に移動することができる。

<sup>9)</sup> しかし,太平洋の人口移動について長く研究している Connell は,アメリカ合衆国のサモア 人人口に関して,44,000人(アメリカ領サモアからは24,000人,西サモアからは20,000人)と これとは相当差のある数字を推計している [CONNELL 1987: 377–378]。

下げ率は86%にも及ぶ程である [山本泰 1987: 314]。しかしそれを差し引いてもなお送金額は相当増えているし、驚くほどの入超が続く中での西サモアの経済の悪化とも関連して、1970年代後半を境として送金が輸出額を凌駕する程に増加していることは注目しておきたい。

西サモアの識者はしばしばこうした状況について、「我々は何も輸出するものを持たないから人を輸出している。親は子供を輸出して代わりに送金してもらうのだ」と自嘲しながらいう。実際、海外に住む兄弟姉妹や子供をもたない世帯はほとんどなく、またそうした人々からの送金なしで暮らしの成り立っていることも少ないのである。日常的な暮らしにおいて海外からの送金に頼ることはまずないが、しかし、儀礼交換や教会行事に際しては手紙を書いて送金を頼むことがしばしばである。また、クリスマスなどの行事に際しては移民の側から自発的に送金することも多いし、家を建てるなどの物入りにも送金は付き物である。また西サモアに居住する親戚を招いたり、訪問してくる親戚の滞在中の費用からお土産まで面倒をみたり、帰国に際して近親者への金を託したり、と統計に表われない援助も相当ありそうだ。

それでは、matai システムの変容の問題に再び入ろう。

# IV. 称号分割と不在 matai の増加

さて、伝統的にサモアには matai を広い範囲から補充することが可能であったことを前々節において検討したが、ここではさらに称号分割という、 matai の数を増やしていくサモアの首長システムに固有のメカニズムについて考察してみよう。

西サモアが、matai のみが国会への代表をおくる選挙・被選挙権をもつという現代では珍しい制度をもつことについては先に記したが、これは国連信託統治領から独立する際に、民主主義の実現のために普通選挙を条件としていた国連に、様々な働きかけを行って特別に認めさせたものである [Davidson 1967: 349—411]。しかし、一方この制度を逆手にとって、'aiga 内において、'aiga の合意を楯に matai の称号授与をどんどん行い、matai の数を増やすことによって選挙に勝利をおさめる試みがなされるようになった。最も有名なのは、ヴァイシガノ第一 (Vaisigano no. 1)選挙区であるが、1964 年の選挙では投票数が108であるのに対し、3 年後の1967年には1295に急増しており、相当数の人々が選挙のために matai の位に就いたことを示している100。

*matai* を増やす際に、*'aiga* 内で空位となっている称号名を探し出すこともあるが、 それ以外にしばしば行われたのは、 称号分割 (title splitting) という方法である。称

号分割とは、本来ひとつの称号名に就く matai はひとりしか存在しないはずであるのに、 'āiga 内での意思統一が図りにくい等の理由から、 2人以上に同一の称号名を与えることである。Marsack は次のように述べている。

「1957年7月に公表された*matai* 登記簿によれば、例えばサパパリイ(Sapapali'i) 村には21人の Papali'i 称号の保持者が、またサッパイテア (Satupa'itea) 村には20人の Asiata 称号の保持者が、またサラニ (Salani) 村には17人の Fuimaono 称号保持者がいる。この習慣は広範囲に行われており、事実、西サモアのどの村にも見出すことができる。

特定称号への複数の指名が家族の繁栄に何らかのかたちで関係するどころか、faipule (国会議員)選挙の有権者数を増加させるため以外の何ものでもないケースもある。そしてそれは村の matai たちの集まりからの要請であることも多いのだ」「MARSACK 1961:8]。

この時代から既に、選挙対策としての称号分割が行われていたことが伺えて興味ぶかいが、一方称号分割は決して新しい発明ではなく、古くから行われている正統なるサモアの習慣であることも注目しておかなくてはならない。Keesing は1934年に既に、この称号分割がしばしば行われるようになっていることに注目し、無闇な称号分割に警告を発している [Keesing 1934: 245-246]<sup>11</sup>)。

西サモアの各村でフィールドワークをすると、村の最高位首長 (ali'i sili) がしばしばひとりではないことに驚かされる。まず 'āiga 全体はその最高位首長の称号名を頭とするいくつかの分枝 (branch) に分かれていることが多い。これら分枝は  $it\bar{u}$  paepae (もしくは fuaifale)<sup>12)</sup> と呼ばれている。それらは、決して最近の選挙制度により増加させられたものではなく、かなり昔から存在していたようである。

例えば、Krämer の系譜によれば、アアナ (A'ana) 地方の Sātuala family の初代

<sup>10)</sup> さすがにこの選挙対策はサモアの議会でも問題となり、67年の選挙をピークとして、選挙対策を目的とした称号授与は厳しく取り締まられるようになり、73年の選挙の前には、大量のmatai 称号授与無効の裁定が裁判所で下されることとなる。この経緯は S. Tiffany の論文に詳しい [Tiffany 1975]。

<sup>11)</sup> 称号の格式・価値は、確かに貨幣と同じく稀少性に負うところが大きい。従って無闇に称号 授与を多発することは、インフレと同じく称号の威信の低下という危険を招く恐れがあるという主張は正しい。とはいえ、称号の数が今世紀初めより急激に増加していることは確かだが、人口も同時期には急増しているのである。総人口に対する matai 数の比率は、1904年より1980年まで7から9パーセントの間を動いており、それ以後はやや上昇気味ではあるが、1988年2月の選挙時でも、10パーセントを少しばかりこえた程度である [Pitt 1970: 69; Western Samoa Government 1980; Samoa Times Feb. 19, 1988]。

<sup>12)</sup> *itū paepae* も *fuaifale* も 'āiga の分枝であるが, *itū paepae* の方が独立性が高く, 互いに相手の 分枝内の意志決定に意義をとなえる余地はない。

Aiono 称号の保持者とみなされる Aionolevave には 3 人の妻がいて、その最初の結婚、すなわち Amituana'i の娘の Iliganoa からは、Tuala と Tuaifaiva の 2 人の息子を、またレウルモエガ (Leulumoega) 村の Alipia の娘 Togitoto からは Su'amatai'a を、さらにおなじレウルモエガ村の Ogatai の娘 Filitua からは Aionofina'i を得たとの記事がみえる [Krämer 1902 Band 1: 177]。今日 Sātuala family の Leaupepe と Aionoの 2 称号を最高位首長と仰ぐファシトオウタ (Fasito'outa) 村において Aiono の 'āiga には Aiono Tuala、Aiono Su'amatai'a、Aiono Fina'i の 3 つの分枝があることが確認されているが、先の Krämer の系譜と合わせ考えれば、これら分枝がそう最近のものでないことはうかがえる。

また、アツア (Atua) 地方のソロソロ (Solosolo) 村についてみれば、Leota 称号に関して、4つの分枝があることは LMS の fa'alupega 集 (fa'alupega は地縁集団――地縁組織に属する matai の集合――に対面しての儀礼的な呼び掛け。決まり文句としてマニュアル化したハンドブックをかつてはロンドン伝道協会が、今日ではサモア会衆派キリスト教会が出版している)で確認することができる [Congregation Christian Church of Samoa 1978: 141]。 fa'alupega では、分枝について言及することは少ないが、Leota Leulua'iali'i、Leota Seiuli、Leota To'omata、Leota Lemusuの4つの分枝が fa'alupega の中に明記されているということは、この分枝がかなり古いことを示しているのかもしれない。

これら  $it\bar{u}$  paepae (ないしはそれより下位の fuaifale) と呼ばれる分枝レベルの称号分割は,各々の称号が主権 (pule) をもつ宅地・耕地があり,自律的な親族組織である 'āiga をそれぞれに率いている,という意味では,'āiga 組織の増殖作用にすぎないといえなくもない。 すなわち 'āiga の人口増加にともない, 'āiga 運営の限界が生じて 'āiga そのものが枝分かれをしたのであって,称号分割はむしろその結果なのである。それに対して最近の称号分割は,宅地・耕地の分割を含まず,称号名のみを共有する

|                     |      | 総人口 | 在地 matai | 不在 matai | (#1, | #2) |
|---------------------|------|-----|----------|----------|------|-----|
| リー / マサ / 1 19 . 白) | 1965 | 135 | 5        | 5        | ( 5, | 0)  |
| サマメア村(ウポル島)         | 1980 | 95  | 7        | 13       | (11, | 2)  |
| ファガファウ村(サヴァイイ島      | 1965 | 176 | 14       | 1        | ( 0, | 0)  |
|                     | 1980 | 206 | 26       | 16       | (3,  | 6)  |

表 4 サマメア村とファガファウ村の在地並びに不在 matai 数の移動

[薮内 1967: 22-23; 杉本 1982: 161-165]

(ただし #1 は不在 matai 中のアピア在住者, #2 はニュージーランド在住者)

ものである。そしてこうした急激な称号分割には、不在 matai の著しい増加を加えて 考察する必要があろう。1965年にウポル島のサマメア (Samamea) 村とサヴァイイ島 のファガファウ (Fagafau) 村で薮内と共に調査を行い、さらに15年後にも再調査を行った杉本は、その matai 数の推移を報告し考察している [薮内 1967: 22-23; 杉本 1982: 161-165]が、これはサモアで同じころ進行した不在 matai 増加の現象を端的 に物語っている。表 4 はその報告から小論の論旨にそって筆者が制作したものである。 双方ともに matai 数の著しい増加とそれに伴って不在 matai が増えていることがよく わかる。以下に、筆者がフィールドワークの先々で見聞した、称号分割のケースを 3 つばかり挙げて考察してみよう。

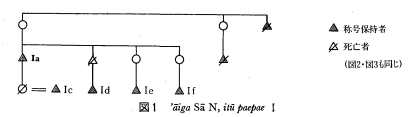
## 1. A村のN称号

A村は自らを含む 4 つの村の tulafale たちが選出することのできる ao 称号 M を最高位とする村であるが,名誉称号的性格の強いMは政治的には余り意味をもたず,むしろかつてのM称号保持者の息子から生じたN称号がMを除く ali こしては最も格が高いと同時に実質的権威をもっているのである。さてN 称号はかつてより,4 つの  $it\bar{u}$  paepae (分枝) に分かれていたのであるが,筆者が調査を行った1979年初頭の段階で,各々に相当な数の称号分割が生じていた。全体でこの村からN称号を授与された人は25人に上っていたにもかかわらず,この村に在住しているのはたった5人,他の称号名で呼び倣わされているがN称号も授与されているという人を含めてたったの6人であった。

N称号が、かくも大勢に分割されている原因は色々あろうが、この称号名がこの村でMを除いては最も重要であるにもかかわらず、配下の matai 称号が全く存在せず、したがって  $'au'\bar{a}iga$  形式を全くとらないこと が大きく関連していると思われる $^{13)}$ 。 お互いの  $it\bar{u}$  paepae 同士がいかなる系譜的関係に立つのかについては、残念ながらデータをもっていないが、ここでは各々の  $it\bar{u}$  paepae 内の状況を示すだけで充分であろう。

まず  $it\bar{u}$  paepae I について。 この  $it\bar{u}$  paepae は現在 9 人の matai が存在する。これらの matai をそれぞれに Ia, Ib, Ic, Id, Ie, If, Ig, Ih, Ii と呼ぼう。この 9 人のうちでこの村に居住しているのは Ia と Ib のみである。(以下,在地 matai は太

<sup>13)</sup> この村は一体に 'au'āiga 形式をとる 'āiga が存在しないが, それが村として特に例外的であるというわけではない。 これは ao 称号を頭とする村であるせいか, それとも単にシステムが破綻しているのか, それともひとつの村の存在様式なのか, 現在は断定せず将来の課題としたい。



字で示す。) Ia は60代後半で、全部で5人いるN称号の在地 matai の中で最も高齢であり、この 'āiga 全体を代表して matai の集会 (fono) で演説をしたり、カヴァを飲んだりの役をもっぱらに行っていた。もうひとりの Ib はほぼ50才、 matai 集会でもそれほど目立つ存在ではない。その他 Ic, Id は隣の村に、Ie, If, Ig はウポル島のアピア市ないしその近郊、 残りの Ih はニュージーランド、 Ii はアメリカに各々住んでいる。集めえた限りの系譜関係によれば、Ia, Ic, Id, Ie, If, Ih の6人は近親者から成っており(ただし Ih の系譜関係は正確には不明)(図1)、この人々がこの itū paepae の核を構成していることは間違いなさそうである。人々の噂では、Ib は父の称号である P称号を継ぐつもりであったが、 'āiga 内の意志統一が図れずに、仕方なく遠縁の Ia に頼みこんで称号名のみの約束でN家の matai にしてもらったのだということだった。村を上げての教会落成式が行われた時、ニュージーランド在住の Ih を除く Ia を核とする近親 matai たちは、Ia の下に結集して一大 'āiga として儀礼交換を行ったのである。 Ii と Ig の2人についてみるなら、この大きな行事に参加することもなく、また調査期間中筆者と顔をあわせることもなく、不在 matai の中でも最も名ばかりのものであるといえそうだ。

次に itū paepae II。この分枝は II a, II b, II c, II d の 4 人の matai が存在するが、そのうち II a, II b の 2 人が在地 matai である。 II a は父もその養父もこの 'āiga の matai であり、彼を核とするこの itū paepae の II c, II d は各々 II a の妹の夫とまた 別の妹の息子であるが、2 人とも別の島に住んでおり、病気がちの II a とは付き合い も薄く、matai でありながらこの 'āiga の名声や繁栄を充分顧み ているとはいいがたい。 II b は II a の友達であるが、様々な事情から落ち着くべき 'āiga をもたずにいたので、 II a がこの 'āiga の matai にしてやり、落ち着ける場所を提供してやったのである。これは赤の他人でありながら、よく matai を助けた (tautua) ために、 matai が彼の努力を評価してさらに協力を引き出すために称号授与を行う、という方式の称号授与のバリエーションといってもよい。本来ならば配下の称号名を贈るところだが、ないものは仕方がない。 II b は II a の期待通り、儀礼交換等の際にはしっかり 'āiga のためにつくしているようであった。

さて itū paepae III。 この itū paepae に含まれているのは、III a、III b、III c、III d、III e、III f、III gの7人の matai である。 この itū paepae の特徴は matai の

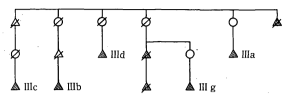


図 2 'āiga Sā N, itū paepae Ⅲ

みならず 'āiga 全体に牧師や教師など高等教育を受けた人が多く、 今ではだれひとり としてこの村に常住している者がいないということだ。 III a はこの 'āiga の代表者 といってよかろう。政府奨学生として外国で学んだエリートであるが、専門学校教師 としての仕事に飽き足らず、この 'āiga の matai 称号を得て議員に立候補し、1970年 より1 期議員を務めている $^{14)}$ 。その後、諸々の事情で調査の時点では再当選が果たさ れていなかったが、政治家志望には変わりなく、村を時折訪れては村の人々に土産を 配ったり、教会に多大な献金をしたりしていた。一方、IIIcはアピア国立病院の医 師として活躍している。 さらに III f は総理府の役人としてこれもアピア市で活躍中 であり、誰も住んでいないものの、耕地のすぐ近くに家を所有していた。 matai の称 号をもてば、自らの名に付いてくる土地の他に、村の境界内の処女地を耕して自分の 土地とすることができるが、IIIfは人を雇って自らの名で処女地の開墾を行って輸 出用タロイモを栽培する企業家でもあった。その他 III e は隣村に, III b, III d は サヴァイイ島のよその村に、また IIIg はアメリカ領サモアのツツイラ島に住んでい る不在 matai である。同じころ行われた教会落成式では III a, III b, の2人と 'āiga 構成員の牧師1人15)が参加して他の不在 matai の名において行われるものも含めて盛 大な儀礼交換を行い、大工への報酬を集めた時も、IIIaの名において行われた財の 供出は、この村の牧師を除く最大であった。この itū paepae の III a を核とする近親 の matai たちの親族関係は図2に示した通りである。

最後に  $it\bar{u}$  paepae iV。 この  $it\bar{u}$  paepae に属す matai は iV a, iV b, iV c, iV d, iV e の 5 人である。 iV a と iV b — もっとも後者は他の 'aiga の iV e の 2 前の matai として活躍中であるが — を除けば皆,不在 matai であるとはいうものの, iV e 以外は隣村に居住しているため,さほど疎遠ではない。 また最近亡く

<sup>14)</sup> こうした外国帰りのエリートが、やがて郷里や縁故のある 'āiga の高位称号を手に入れ、国会議員に当選する、という傾向は次第に顕著になってきている。かつては議員といえば、村や地域の高位首長に限られており、サモアの伝統文化には明るいけれども今日の国際政治を始めとする西欧世界のシステムには疎いのが普通だったが、そうした西サモアの国会の雰囲気も変化してきた。

<sup>15)</sup> matai 称号はもたないものの matai 並みの敬意を表される。

|              | matai 総数 | 在地 matai | 隣 村 | サヴァイ<br>イ島の他<br>の村 | アピア以<br>外のウポ<br>ル島 | アピア 付 近 | ニュージ<br>ーランド | 米領サモ<br>アと合衆<br>国 |
|--------------|----------|----------|-----|--------------------|--------------------|---------|--------------|-------------------|
| itū paepae [ | 9        | 2        | 2   | 0                  | 0                  | 3       | 1            | 1                 |
| itū paepae 🏻 | 4        | 2        | 0   | 0                  | 2                  | 0       | 0            | 0                 |
| itū paepae 🏻 | 7        | 0        | 1   | 2                  | 0                  | 3       | 0            | 1                 |
| itū paepae N | 5        | 2        | 2   | 0                  | 1                  | . 0     | 0            | 0 :               |

表 5 A 村の N 称号保持者 / itū paepae 毎の matai 数とその居住地

なった  $IV\alpha$  — 隣村の ao 称号も併せもち国会議員として活躍していたため,この村に居住していないのに,在地 matai のそれを遙かに凌駕する物資を村の行事に供出していた — および  $IV\beta$  は,両世帯ともにまだ後継者がきまっていないため,その延長上で旧 matai の名において村に対する供出を行っていた。 4 つの  $it\bar{u}$  paepae の内では最もこの村に根を下ろしているといってもよいかもしれない。残念ながら,この  $it\bar{u}$  paepae の matai の系譜関係は不明の点が多い。

以上のN称号の称号分割において, $it\bar{u}$  paepae 毎に事情は様々であるものの,概略をまとめたのが表 5 である。総数25名のN称号をもつmataiのうち,在住者は 6 人,近隣に住む人も含めて11人しか呼べば聞こえる範囲にはいない。ちなみに当時のこの村の人口246人(1976年センサス)に対して登記している matai 称号の総数 69,重複を除けば計65名のmatai がいるが,このうち半数を超える36名が当地には住んでいなかった。

#### 2. B村のQ称号

この称号名がかつてより多くの同名称号に分割されていたこと,また早い時期から選挙対策を目指して称号分割が実行されていたことは,例えば Ala'ilima 夫妻の研究により知ることができる。彼らによれば,1959年に6人いたQ称号保持者は1964年には14人になっていたのである [Ala'ilima and Ala'ilima 1966: 242]。まずこの称号は隣接する2つの村の各々の最高位称号としてQXとQYの名をもつが,各々に独自の称号名起源伝承をも52つの村に分かれているところを見ると,称号が分割されてから久しいようである。さらにQXは4つ,QYは5つの $it\bar{u}$  paepae をもつ。筆者の調査になるのは後者QY称号の $it\bar{u}$  paepae のうちのひとつである。

QY 称号のこの itū paepae を itū paepae I とすると, この itū paepae には1981年現在 6人の QY 称号を保持する matai—— QY I a, QY I b, QY I c, QY I d, QY I e, QY I f ——がいるが、その内で核となっているのは QY I a, QY I b の親子である。

QYIa (称号名就任は1940年。以下カッコ内は就任の年を示す)は70歳を過ぎ、もはや妻を亡くし息子に扶養される弱々しい老人であったが、 'āiga の代表者として人々に敬意を払われていた。QYIb (1974年) は実質的な世帯の経営者である。 QYIc (1971年) は政府の役人としてアピア近郊に住み、QYId (1974年) とごく最近就任式を行ったばかりのQYIe は同様にアピアの民間セクターで働く都会人だ。特に QYId はスト

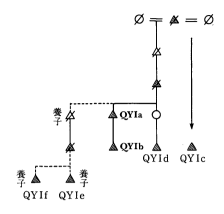


図 3 'āiga Sā QY, itū paepae I

ア・マネジャーとして 'aiga の娘や息子を雇ってやったり、その他の就職の面倒をみたりするので、村の他の matai たちも頭が上がらない 状態であった。 もうひとり QY If は、小島に位置するこの村が本島にもつ土地に家を構え、その土地を耕して生活していた。 ここは本島の中学に小島の 'aiga の子供が通う時の拠点でもあった。 ここに住む方が格段に便利であるのに、この  $it\bar{u}$  paepae の核たる QY I a, I b 父子が小島に住んでいるのは、この  $'\bar{a}iga$  にとっての最も格の高い土地がこの小島にあるからで、父子の世帯はここを離れる気は毛頭ないのである。

以上の matai たちの系譜関係は図 3 に示した。 $\mathbf{QYIe}$  と  $\mathbf{QYIf}$  は、2 度養子縁組を繰り返しているのに称号授与をされたということは、 'aiga の側からは彼らを仲間に取り入れることにメリットがあったということになるかもしれない。亡くなった彼らの養父もやはりこの称号名をもつ matai であったが、警察に勤めて出世した人で、この地に住むことはなかったようだ。 $\mathbf{QYIe}$  の場合には、何度も儀礼交換に際して財を持ち寄ってきて、称号が欲しい旨の意志表示があったらしい。 'aiga が何らかの意志決定のために集まれば、不在 matai たちは  $\mathbf{QYIa}$ ,  $\mathbf{QYIb}$  の都合のいいように決めて結構であるといっているという。

# 3. C村のSāR (称号名Rを頭とする 'āiga)

Rの 'āiga はかつてより 2 つの itū paepae に分かれ、さらに各々内部で 2 つずつの fuaifale と呼ばれる分枝 (itū paepae に比べるとよりインフォーマルな分枝) に分かれ ており、その 4 つある分枝にひとりづつR称号をもつリーダーが存在していた。 この ひとつの分枝である fuaifale I は RI に率いられる 'au'āiga であったが、 RI は老齢



🗵 4 'āiga Sā R fuaifale I

のために亡くなってしまった。この結果この 'aiga は、称号の継承者を誰にするかで大いにもめ、土地・称号裁判所へ裁きがもちこまれるが、結局 RI の 長男の RI' を裁判所が指名し、彼が就くこととなった。この間立候補した 3 人にこの名を分割しようということで 'aiga 内はまとまったが、同じ  $it\bar{u}$  paepae 内の異なる fuaifale に属す R 称号の保持者はこれに同意せず、この計画は実現しなかった。

**RI'** の称号就任は79年暮であったが、年が明けてすぐ、すでにいる 6 人の matai に加えて **RI'** は新しく 8 名に **R** の配下となる称号名を授けた。 **R** 称号に関しては、もう一方の fuaifale の同意が必要となるが、 **R** が配下の称号名を授ける限りにおいては称号分割も **RI'** の一存で構わない。もっとも fuaifale 内である程度の相談は行うのではあるが。

この 'au'āiga ではかつてより、住んでいる人々の生活を守る形での称号授与、すなわち在地メンバーに対する授与しか行われていなかった(とはいえ、そのうち 1 名はハワイに移住して不在 matai となっていた)が、この大量の称号授与で、計15名のmatai のうち 4 名が不在、そのうちの 2 名はハワイ及びニュージーランド在住となった。 ちなみに同じ itū paepae に属すが fuaifale を異にする 'au'āiga には13名の matai がいたが、いわゆる afakasi ファミリー(白人との混血一族) $^{16}$ )に属しながら R 称号をもつ最高位 matai が既にニュージーランド在住であり、他にニュージーランドに住む matai が 1 人、首都圏に住むのが 2 人、他村に住むのが 3 人と不在 matai を 7 人も抱えているのだった。

<sup>16)</sup> half caste (混血) がサモア語化したもの。外国人、特に白人との混血によって生じたファミリーであるが、単に人種的に混血なのではなく、ライフ・スタイルなどに西欧的なものを大きく受け継いでいる。彼らはバイリンガルのことが多く、植民地時代より政府の役所に勤めたり、商業に従事したりして、一般のサモア人に比べると金持であり教育もあった。afakasiにはかつてより名誉のために matai 称号を授けるということが行われてきた。

このR称号をリーダーとする  $'\bar{a}iga$  は、 $'\bar{a}iga$  の分枝に各 1 名のR をおくだけの称号分割しかしていないが、実際には、Rの配下とされる多くの称号名を必要とする人々へ授与することにより、配下の matai の数を確実に増やしてきたのである。特にR称号の初代保持者の個人名Gを称号名とする matai は、この  $it\bar{u}$  paepae では計 6 人もいる。

このケースで注目すべきは、分枝間のバランス感覚が称号分割に拍車をかけるということである。ひとつの  $it\bar{u}$  paepae (ないしは fuaifale) 内で、 称号分割をせずにまた不在 matai をつくらずに格式を維持しようとしても、対を構成する別の  $it\bar{u}$  paepae (ないしは fuaifale) が大量の称号授与をやってのけると、なかなかその方針を守るのは難しい。必ず  $it\bar{u}$  paepae (ないしは fuaifale) 内の matai を出していない下位分枝から、文句が出てくるからである。また  $it\bar{u}$  paepae (ないしは fuaifale) 内の一定の下位分枝に不在 matai を許してしまうと、他の下位分枝からの要求にも答えざるを得ない。こうして、  $it\bar{u}$  paepae や fuaifale 内で公平を保とうとすればするほど、不在メンバーへの称号授与が増えていくことになる。  $'\bar{a}iga$  Sā R の fuaifale I で大量の称号授与が行われたことは、同じ  $it\bar{u}$  paepae 内の対を構成する他の fuaifale で不在 matai が既に多く存在していたことと、恐らく無関係ではあるまい $^{17}$ )。

以上のように3つのケースを紹介してみた。最近の称号授与の増加はしばしば選挙制度のせいにされるが<sup>18)</sup>,必ずしもそうはいえないことがわかるであろう。称号分割の個々の例からわかるのは,不在 matai の称号授与にも様々なケースがあるということである。最も普通に考えられるのは,その村出身であるが,移民・職業をもつなどの理由でアピアやニュージーランドに住み,もはや帰って村に住むことは考えられないが,親や兄弟姉妹などがまだ 'āiga に残り, 'āiga とのネットワークが存在している人々である。しかし, 親の代から既にアピアに住んでおり, 'āiga とはあまり縁がなかったのにお願いして称号名をもらった,または予期しないまま 'āiga から称号を授与された (なにかの贈り物の如くに) という場合もある。また結構多いのは,よその村に住んでいながら 'āiga ネットワークを通じて称号をもらう,というケースであろう。そしてそうした不在 matai の 'āiga との関わりも様々なケースがみられる。称

<sup>17)</sup> 大量の matai 称号の授与は、このように一定の弾みがつきだすと止まるところを知らないが、逆に最高位称号を分割せずに孤高を保って安定している 'āiga もある。 ao 称号ではないが地方のレベルで敬意を払われている称号にそうしたケースが多い。例としては、レペア (Lepea) 村の Faumuinā 称号やロトファガ (Lotofaga) 村の Fiamē 称号が挙げられよう。

<sup>18)</sup> しばしば Samoa Times や Samoa Weekly などの週刊新聞の紙面に, matai システム崩壊の 元凶は選挙制度であるとの投書が掲載される。

号名は貰ったもののもうほとんど関わりをもたなくなってしまった matai もあるが、町に住みながら毎月のように訪れ、 'āiga に貢献するばかりか村の人々にもそれとなく物をばらまく代議士志願者もいる。さて次節では、なぜ不在 matai が増えるかについての考察をしてみよう。

# V. 不在 matai 増加のメカニズム

'āiga の土地を守りその地に生きる人々は、 matai がその土地に住むべきであるという伝統的規範と裁判所の意向に背いてまで、 'āiga の外部メンバー―― 'āiga の不在者―― にいったいどうして称号を授与してしまうのだろう。 実際には、 もし誰か 'āiga の1人―― 称号名が重要なものであれば、 'āiga メンバーでなくとも村や地方の matai でもかまわない―― が裁判所にその人物が不在であることを訴え出れば、その称号登記は無効とされる可能性が高いのに、 誰もそんなことはしない。 'āiga システムが生活の基盤である人々、すなわち 'āiga に居住している人々が 'āiga の裁定の多くを握っているはずなのに、どうして matai システムを崩壊させる一因となりうる、不在者への称号授与を許してしまうのだろう。この節では在地 matai にとっての不在 matai を増やすことのメリットと、 不在者にとっての matai となることのメリットの 両側面について考察してみよう。

まず第1に、'āiga の在地メンバー、とりわけ在地メンバーを代表する在地 matai の立場から。'āiga の土地に住み、'āiga を経営し、持続していく責任者としての matai は、先に示したように、'āiga を生活共同体として成り立たせる経営手腕や 'āiga のモラルをリードする「お父さん」の役割を果たす他に、fono 等の儀礼に参加して演説を含む儀礼的役割を滞りなく遂行するための伝統的・儀礼的知識をもち、それに加えて 'āiga の対面を維持するために儀礼交換に充分な財を集積する能力が必要となってくる。儀礼交換に必要なものは、かつては細編みゴザ ('ie tōga) や樹皮布をはじめとした、女性の生産物である女財 (tōga) と、ブタ・タロイモなどの食料や武器・道具類からなる男財 ('oloa) であった。そのために昔は多くのブタを飼っていたものだし、matai が自分の葬式用のブタを長年かけて育てることも多かった。しかし今日では、ブタの代わりに箱入り缶詰や塩漬け肉の樽づめなど現金で入手可能なものを多用するようになり、また食物等の代替物として現金が同じく多用されるなど、交換財が大きな変容を遂げたため [山本・山本 1981: 97–138; 山本真鳥 1985] に、儀礼交換の行事に際しては、もっぱら大量の現金を必要とするようになってきた。これは

実は matai システムにとっての大きな危機である。なぜなら、自給自足経済を運営するに足りるだけの(平たく言うなら、食っていけるだけの)土地をもち、本来なら経営が成り立っていくはずの在地世帯が、在地であるがゆえに 'āiga の名声を維持するべく儀礼交換を行うためには、自らが自給することのできないものを必要とすることになるからだ。(かつてはそんなことはなかった。どの 'āiga もブタもタロイモも生産していたし、'ie tōga も編んでおり、それで充分だったのである。)日常的にも、学校の授業料や、教会の献金、衣類を整えたり、お惣菜用の缶詰を買ったりするのに現金が要ることは要るが、こちらはたかが知れている。けれども儀礼交換に必要な現金は桁外れに大きな額だし、葬式など突然に必要となることも多い。

こうして, 'āiga は 'āiga 経営の外側から現金を注入してもらう必要が出てくるわけ だが,これが不在 matai の増加に大いに繋がってくるのである。もともと 'āiga に居 住せずに生活している不在メンバーは、'āiga の資源を利用せずに生活をなりたたせて いる。そのメンバーが在地メンバーの息子や娘であれば、彼らは親への義務があるか ら儀礼交換を含めて様々な機会に 'āiga へ現金を供給する。甥・姪であれば,大きな 儀礼交換の時には多少協力してくれるかもしれない。しかしながら、その関係を超え てしまうと,もう協力は期待できなくなる。そこで必死で行われる 'āiga とりこみ作 戦が不在メンバーへの matai 称号授与となるのである。給与生活者であるアピア居住 者や海外生活者は,村に住む人々よりも容易に現金を手にいれることができるから, そのターゲットとなり易いといえよう。 'aiga への系譜的関係 がいかなるものである にせよ,matai にしてしまえば 'āiga を維持する義務が生じてくるから, 儀礼交換に 際して大いに協力を期待できる。また、そうした都市生活者は 'āiga の資源を利用す る権利を潜在的にもっているが、都市でエスタブリッシュした人が田舎へ帰って住む ことはまずないので、在地メンバーの生活基盤を侵すこともない。つまり、生活資源 を与えないのに儀礼交換には協力が期待できるという,在地 matai にとってこの上も ない条件を不在 matai はもっていることになるのである。よしんば、称号名を授与し たのに期待した協力が全く得られないとしても,次の代でそのラインから称号名を要 求してきたときに、前任者の不協力を示して断わることだって可能だ。

また、不在 matai への称号授与はそのような意識的戦略でなされていないことだってある。'āiga が、すなわち在地 matai たちが、当面の儀礼交換に必要な財が集まらず困っている時、藁にもすがる気持ちで不在メンバーに助けを頼み、意外と気楽にその人が出してくれたとしよう。その不在メンバーはさらに以後何度かそうした機会に助けてくれたとする。こうした経緯から matai はその不在メンバーに感謝の印として matai

称号を贈っても不思議はない。困った時に matai を助けるのは大きな奉仕 (tautua) なのだから。またこのように寛容に在地 matai を助けてくれた不在メンバーが称号を欲しいと意志表示すれば、前節の QY の  $'\bar{a}iga$  の如くに  $'\bar{a}iga$  はおそらく授与せざるを得ないに違いないのである。しかしながら、 $'\bar{a}iga$  の好むと好まざるとにかかわらず、これら不在 matai たちは、ますます儀礼交換に大きな協力を果たしてくれるはずだ。

以上のような 'āiga にとっての不在 matai の経済的利点に加えて、不在 matai の政治的利点もある。 政府の役人、著名人、有力者で、'āiga に暮らすことはないが、血縁をもつ人々に、'āiga はしばしば matai 称号の授与を行う。 これはあたかも何らかの功績に対する褒美のような気すらするが、これは 'āiga にとっての一種のエリート取り込み作戦なのである。 そうした<優秀な>人物は 'āiga の名を世に知らしめるのにおおいに功績あるはずで、 出世した人のもとには血縁関係をもつ複数の 'āiga が殺到して称号授与を申し出ることもある。もちろんこうしたエリートは、経済的にも恵まれていることが多いから、儀礼交換にも大いに期待できるのである。

かつてより、'āiga で地道に matai に仕える人よりもアピアに住む白人とのハーフ (afakasi) に称号を授与することは多く行われてきた<sup>19)</sup> し、それが matai システムを 崩壊させる原因であると糾弾する向きもある [Keesing 1934: 250]。がしかし、それは後者がアピアで商業等を営んで金持であり、そうした面での援助が大いに期待できたことと関連しているのである。 現金面での援助を 'āiga は結構古くから必要としてきたようだ。

では、今度は不在 matai の側からこの問題を検討してみよう。生活資源を利用することなく、ただ一方的に儀礼交換に財を提供するだけなのに、なぜ 'āiga の不在メンバーは matai 称号を受けるのだろう。この答えは微妙であるが、おおよそ以下の2つに要約できるだろう。まず、サモア社会の中で matai であるかないかによって人々から受ける敬意が大きく異なるということである。 matai であれば、アピアの公式な席でもその称号名で呼ばれ、 matai に相応しい敬語で語りかけられる。 matai たちが談笑している中に加わり、同席することができる。もしもそれがサモアでちょっとは名の知られた称号名であれば、単に matai の仲間入りができるのみならず、 matai のサークルでもたちまち一目置かれることになる。サモア人として、中年にさしかかっているのに matai となっていないということは、実に情けないことなのだ。称号は勲章のような単なる飾りで人間の本質的価値を決めるものではない、私はそんなものはい

<sup>19)</sup> 例えば、1920年代のマウ運動の指導者だった O. F. Nelsonがサヴァイイ島の 有力称号 Ta'isi をもっていたことは有名である。

らない、といっていた大学出のエリートの何人が、立派な称号名の授与を  $'\bar{a}iga$  に申し出られた時に本心から断ったであろうか $^{20}$ 。

ニュージーランドなど外国にいるときはどうだろうか。なるほど外国にいればそんなものは必要なさそうだが、しかし本国にいるほど切実に必要ではないにしても、サモア人コミュニティで matai に捧げられる敬意は同じだ。それでは西サモア内の別の村に住む時はどうだろう。 この時にはますますもって matai であることが意味をもつ。よその村の matai でも matai となることによって、実際に居住し、土地利用している'āiga の matai ——名目的な主人である——にもはや tautua (奉仕) する必要はない。さまざまな財の供出の命令に従うことなく、sua と呼ばれる食物の捧げ物をする必要はない。また、居住する村の matai の集まりで食物をふるまうことによって、matai 会議に参加も可能である。長く居住している村で 'āiga 内のごたごたからそこで称号を授与されなくても、よその村にある 'āiga から matai 称号をもらうなら、末席ではあっても村の matai の集まり (fono) に参加することだってできるのだ。

もう1つ、たとえ不在であっても matai となる利点は、称号をもつことによって生じる潜在的権利である。例えばニュージーランドで職を失ったとしても、帰って土地の分け前をもらいそこで暮らしていける、という安心感を matai になることによって得ることができる。もちろん matai にならなくても 'āiga には戻っていけるはずだが、しかし matai のほうが大きな顔をしていられるし、誰も文句の付けようがない。またニュージーランドで暮らす自分の子供や孫、甥姪だって、いざとなれば、オジさんが matai だ、と威張って 'āiga に帰ることもできよう。そうした保険としての称号授与の機能は大きい。 それというのも、サモアでは誰か分からぬ人が 'āiga メンバーかどうかを知るのに、その人の直系の先祖にその 'āiga の matai がいるかどうかを指標としてきたからである。そしてそれは近い先祖であればあるほど 'āiga との関わりが大きい証となる訳だ。ニュージーランドである程度成功し、もはやサモアに帰ることも考えずにいたあるサモア人が、突然 'āiga から matai 称号授与の申し出があり、驚き戸惑った揚げ句に受けたが、最終的に彼を決意させたのは、それが子供や孫、甥たちに対し将来何かの役にたつかもしれないということだったそうだ。

以上のように分析してみると、 在地 matai の側にも不在 matai の側にも不在 matai への称号授与を歓迎する要因があるようだ。不在メンバーにも利点が存在する以上、 在地 matai の側の不在メンバーとりこみ作戦としての称号授与は大いに成算のある事業であるといえよう。

<sup>20)</sup> 私には無理です,と本心からではなしに一応形式的に辞退するのはサモア式礼儀とされている。

# Ⅵ. 結 論

さて以上の考察を終えて、サモアの近代化・都市化に伴い、首長システムにもシス テム上の多くの変化が生じている様子が納得できたに違いない。首長(家長)としての matai の役割は様々であるが、 'āiga の土地に住み、 'āiga に生きる人々の労働力や 'āiga 固有の土地資源を配分し,'āiga のモラルのリーダーとなる,さらに外部に対し て 'āiga を代表して村の合議体の会合に出席したり, 'āiga の 名において儀礼交換に 参加する、といった多くを数え挙げることができる。単に経営者であるばかりか、儀 礼や伝承によく通じた伝統的知識人であり、 人々のモラルのリーダーとして 'āiga の 名声を保つ,それ以外にも儀礼交換に必要な現金をたっぷり稼ぐ,そんな万能リーダ ーが matai の理想像である。しかし、かつてはいざ知らず、今日そんな万能リーダー がいるだろうか。 また, matai は万能でも matai の手足となって働く若者がどれだけ いるというのか。多くの 'āiga は,有能な若者や少女がアピアで職についていたり, ニュージーランドに移民してしまったりで、労働力不足に悩まされているのである。 かつては人々に労働の指示はするがあとは家の中で座っているだけだったといわれる matai だが、今日では自ら自家消費用の根栽類の世話をしたり、商品作物(バナナ、 カカオ,ココヤシの三大作物に加えて最近登場の輸出用タロイモなど)の手入れをし たり、というのが現実である。

こうして伝統的 matai の役割は、過疎化する村で 'āiga を守る在地 matai と、都市 で近代的職業に従事して 'āiga に主として儀礼交換用の現金をもたらす不在 matai と の二極に分化されざるを得ない。役割を 2 つに分けてはじめて現代の matai システム は成り立っているといってもいいほどだ。というのも、不在 matai なしに、あるいは 不在 matai でなくともアピアやニュージーランドに住む近親者の助け(いずれこれを tautua として称号を授けられ、不在 matai となる可能性が高い)なしに、 うまく運営されている 'āiga はまずほとんど存在しないからである<sup>21)</sup>。不在 matai は今日では matai システムそのものに内在化されているのであり、 これなしにシステムは成り立 たないといってもよい。

しかし、興味深いのは、*matai*システムのもつ文化的統合力である。 近代化というベクトルは村から都市であるアピア、さらには移民先の外国へ向きながら、また人口

<sup>21)</sup> とはいうものの、政府の役人であったり先生などしながら、村に住んで伝統的な matai の役目も果たしている人が稀にはある。自分が働くことで現金収入もある程度確保しつつ、自給用の農耕も 'āiga メンバーにやらせているのである。

もそれに沿って少しづつ流れ移動していくのに、依然としてサモア人の価値のベクトルは各々の過疎化した伝統的村へと向いている。サモアの高位称号をもつ人が外国で客死すれば、その遺体は防腐措置が施されたのち、飛行機でサモアへ、そして村へと運ばれてそこで葬儀が行われる。もちろん、'āiga のその地に埋葬されるのである。サモア人は世界中のどこでどのような活動をしていても、matai 称号がある限り自分の属すべきところ——それは地図でみれば点にもならないかもしれない南太平洋のサモア諸島のX村の 'āiga Sā Y の土地である——をもち、そこに見えない根を生やしているのである。不在者の matai 称号はまさにその地と不在者とを結ぶメディアである。不在 matai の称号を媒介として matai システムを維持するのに必要な現金が、移民先からアピアや村へ、またアピアから村へと流れこんでいくのである。称号分割を梃とする不在 matai への称号授与は matai システム、すなわち首長システムの破壊であると糾弾するサモア人識者も多いけれど、とりあえずは首長システムの現代世界システムへの適応なのだと考えるべきであろう。

#### 謝辞

小論のもととなったフィールド・データは、1978年 6 月~79年 9 月、80年 2~3 月および 7~8 月、81年 5~9 月、84年 8 月、85年 8~9 月の調査で得られた。78~79年、81年および85年の調査は各々アメリカ合衆国イースト・ウェスト・センター、放送文化基金、文部省科学研究費補助金の財政的援助のおかげで遂行することができたので、この場で感謝の気持ちを表明したい。また、調査に数々の便宜を計ってくれた西サモア政府、とりわけ総理府、統計省、経済開発省に、そしてさらにインフォーマントとして協力を惜しまなかった西サモアの大勢の人々にも感謝を捧げたい。しかし論文のすべての責任は著者にある。

# 煽 文

Ala'ılıma, Fay C. and Vaiao J. Ala'ılıma

1966 Consensus and Plurality in a Western Samoan Election Campaign. Human Organization 49: 240-255.

Congregation Christian Church of Samoa (London Missionary Society)

1978 O le Tusi Fa'alupega o Samoa. Apia: Malua Printing Press. (First Edition in 1940s). Connell, John

1987 Paradise Left? Pacific Island Voyagers in the Modern World. In J. T. Fawcett and B. V. Cariño (eds.), Pacific Bridges: The New Immigration from Asia and the Pacific Islands, New York: Center for Migration Studies, pp. 375-404.

DAVIDSON, James W.

1967 Samoa mo Samoa. Melbourne: Oxford University Press.

HANDY, E. S. C. and W. C. HANDY

1924 Samoan Housebuilding, Cooking and Tatooing. B. P. Bishop Museum Bulletin 15, Honolulu: B. P. Bishop Museum.

HIROA, Te Rangi (Buck, Peter)

1930 Samoan Material Culture. B. P. Bishop Museum Bulletin 75, Honolulu: B. P. Bishop Museum.

KALLEN, Evelyn

1982 The Western Samoan Kinship Bridge. Monographs and Theoretical Studies in Sociology and Anthropology in Honour of Nels Anderson 18, Leiden: E. J. Brill.

KEESING, Felix

1934 Modern Samoa: Its Government and Changing Life. London: G. Allen & Unwin Ltd. Krämer, Augustin F.

1902 Die Samoa-Inseln: Entwurf einer Monographie mit besonderer Berücksichtigung Deutsch-Samoas. 2 Band. Stuttgart: E. Naegele.

Marcus, George E.

1980 The Nobility and the Chiefly Tradition in the Modern Kingdom of Tonga. Wellington: The Polynesian Society.

Marsack, C. C.

1961 Notes on the Practice of the Court and the Principles Adopted in the Hearing of Cases Affecting (1) Samoan Matai Titles and (2) Land Held according to Customs and Usages of Western Samoa (revised edition). Apia: Government Printer.

MEAD, Margaret

1943 Coming of Age in Samoa. Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books. (First Published in 1928)

1969 The Social Organization of Manua. B. P. Bishop Museum Bulletin 76, Honolulu: B. P. Bishop Museum. (First published in 1930)

New Zealand Government

1973 Official Yearbook.

1985 Official Yearbook.

PACIFIC PUBLICATIONS

1984 Pacific Islands Yearbook 15th Edition. Sydney: Pacific Publications.

PITT, David

1970 Tradition and Economic Progress in Samoa. Oxford: Clarendon Press.

PITT, D. and C. MACPHERSON

1974 Emerging Pluralism: The Samoan Community in New Zealand. Auckland: Longman Paul.

SCHULTZ, E.

1911 The Most Important Principles of Samoan Family Law, and the Laws of Inheritance. Journal of the Polynesian Society 20: 43-53.

SHANKMAN, Paul

1976 Migration and Underdevelopment: The Case of Western Samoa. Colorado: Westview Press. STAIR, J. B.

1897 Old Samoa. London: Religious Tract Society.

杉本尚次

1982 『西サモアと日本人酋長――村落調査記 1965-1980』古今書院。

TIFFANY, S.

1974 The Land and Titles Court and the Regulation of Customary Title Successions and Removals in Western Samoa. *Journal of the Polynesian Society* 83: 35-57.

1975 Entrepreneurship and Political Participation in Western Samoa: A Case Study. Oceania 46: 85-106.

1979 Port Town Village Organization in Western Samoa. Journal of the Polynesian Society 88: 127-175.

Turner, George

1884 Samoa, A Hundred Years ago and Long Before. London: Macmillan.

#### WESTERN SAMOA GOVERNMENT

- 1967 Statistical Yearbook.
- 1975 Third Five Year Development Plan 1975-1979.
- 1978 Annual Statistical Abstract.
- 1980 Annual Statistical Abstract.
- 1982 Annual Statistical Abstract.
- 1984 Western Samoa's Fifth Development Plan 1985-1987.

#### 薮内芳彦

1967 『ポリネシア――家族・土地・住居』大明堂。

#### 山本真鳥 (Yамамото, Matori)

- 1984 「ファレアタの地縁組織――サモア社会における称号システムの事例研究」『国立民族 学博物館研究報告』9(1): 151–189。
- 1985 「サモアにおける交換財の変容」『文化人類学』1:126-148。
- 1986 「サモアの家族」原ひろ子編『家族の文化誌』弘文堂, pp. 117-136。
- 1987 Territorial Organization of Faleata: A Case Study of the Title System in Samoan Society. In I. Ushijima and K. Sudo (eds.), Cultural Uniformity and Diversity in Micronesia, Senri Ethnological Studies 21, Osaka: National Museum of Ethnology, pp. 205-237.

#### 山本 泰

1987 「『間人社会』の比較社会学」見田宗介・宮島喬編『文化と現代社会』東京大学出版会, pp. 291-324。

### 山本 泰・山本真鳥

1981 「消費の禁止/性の禁止(1)——サモア社会における交換システムの構造」『東京大学新聞研究所紀要』29:67-186。