#### みんぱくリポジトリ 国立民族学博物館学術情報リボジトリ National Museum of Ethnolo

サタワル社会の人生儀礼:贈与・交換の象徴性

| メタデータ | 言語: ja                           |
|-------|----------------------------------|
|       | 出版者:                             |
|       | 公開日: 2014-03-26                  |
|       | キーワード (Ja):                      |
|       | キーワード (En):                      |
|       | 作成者: 須藤, 健一                      |
|       | メールアドレス:                         |
|       | 所属:                              |
| URL   | http://hdl.handle.net/10502/5152 |

須藤 健一

### はじめる

されたものである 社会的、法的ならびに宗教的な拘束力をもって作動するかを明らかにすることにつとめた[モース 一九六八:二一九 が、それら三義務にあることを『贈与論』で体系的に論じた。そして、彼はそのような義務が、どのような経済的、 することを見ぬいたのは、 -四○○]。モースのこの視点は、マリノウスキー (Malinowski, B.) の民族誌『西太平洋の遠洋航海者』によって触発 あらゆる社会での贈与・交換の過程には、贈る義務、受けとる義務、 モース(Mauss, M.)である。モースは、広範な資料を駆使して贈与・交換論の基本的特性 お返しをする義務、という三つの義務が存在

ている。同時に、互酬性の概念の性格や諸社会の贈与・交換へのその概念の適用上の問題などをめぐって議論が展開(注1) レヴィ=ストロース(Lévi-Strauss, C.) サーリンス(Samms, w.)そにしょうことを表示し 役割をはたしていることの指摘である。贈与・交換の諸現象を互酬性の概念で把握しようとする視点は、それ以降、 a:五九-三四二]。それは、社会関係の形成、維持、強化ないし対立の解決に、互酬的な贈与・交換の行為が重要な が「互酬性の原理」に基づいていることを強調していた [Thurnwaid 1934—35:119-41, マリノウスキー モースより早く、 トゥルウンヴァルト(Thurnwald, R.)やマリノウスキーは、メラネシア社会の贈与・交換の特質 一九六七

性とその意味の解明へと関心が向けられてきている。 /料理されたもの、野生/栽培、食物/物質財、といった象徴的二項対立によって分類し、秩序づけて交換の本質 他方、メラネシア社会における最近一〇年間の贈与・交換の調査・研究は、交換および交換対象物にみられる象徴 具体的には、 交換活動や交換物の性質を、 男性/女性、 生のも

1972:133-156]。シュウィンマー (Schwimmer, E.) は、 まの食物に対して、女性が料理されたものを贈ることによって維持される社会関係の意味を解明している [ibid. 111-おける男性と女性との象徴性を神話と関連づけて分析した[ScHwIMMER 1973:161-174]。そのなかで、男性からのな 分配のしくみを分析し、女性財である編み袋が、女性の子宮と多産性を象徴している点を指摘している を明らかにしようというものである。 ストラサーン(Strathern, M.)は、ニューギニア高地のメルパ族の編み袋の贈与・ オロカイバ社会の交換で、ビンロウジとココヤシの交換物に STRATHERN

生産に中心的役割を演じていると結論づけている [Rubel and Rosman 1978:277-316]。 とに注目している。そして、すべての社会で男性と女性の二項対立がみられ、女性は、社会の再生産とブタや主食の ると指摘している [Weiner 1976:91-120]。交換における女性の重要性については、 ることから、女性が祖先の再生に関わる分野で重要な役割をはたし、母系親族集団の再統合および再編成の主役であ た力を操作している点に注目している。死者供養の儀礼で大量に交換される腰みのが女性の再生産能力を象徴してい いて、交換が男性の活動とみなされているが、もっとも戦略的な交換物であるブタが女性によって飼育されているこ (Rosman, A.)も一三のニューギニア社会の交換慣行の比較をとおして明らかにしている。彼らは、それらの社会にお ワイナー (Weiner, A.) は、トロブリアンド諸島の葬送儀礼の交換を分析し、女性が交換活動において男性と異なっ ルベル (Rubel, P.) とロズマ

どの要因を加味したうえで、男性と女性との役割が社会・宇宙論のレベルで統合されることを明らかにしている。 することである。そして、交換においては、男性と女性とが対等な立場にあり、 を規定する方法とは異なり、交換過程や交換物の性質の分析をとおして、男女の役割や交換財の象徴性の意味を追求 神話的世界や女性の再生産的能力な

それらの研究からうかがえるように、象徴論的交換論の視点は、従来の男性中心の互酬性の概念で交換論の枠組

このような視点からの贈与・交換論は、男女の分業によって経済生活が維持されている、

資源の乏しい島社会にお

男性対女性という形での交換がなされる。したがって、本稿の目的は、贈与・交換活動における男性と女性の役割に れる場面が多い。さらに、贈与・交換をおこなう単位が家族・親族集団のレベルにとどまらず島社会全体へと発展し、 礼にみられる贈与・交換をとりあつかう。そこでは、男性の産物と女性のそれとがセットで登場し、 ける贈与・交換の性格を把握するのに有効な分析方法になりうる。本稿では、 ミクロネシアのサタワル社会の人生儀 男女間で交換さ

焦点をあて、サタワル社会の贈与・交換の性格および意味を明らかにすることにある。

より構成される。各集団は、一人の長老の男性 (酋長) によって統轄され、そのうちの三人の酋長がサタワル社会の政(注3) 治的・法的統治者の地位につく。 サタワル島は、行政上、ミクロネシア連邦ヤップ州に属す隆起サンゴ礁島である。島の面積は約一平方キロ 人口は四九二人 (一九八〇年) である。島社会は、アイナン (yāyinang) とよばれる八つの母系出自集団 (リネッジ) つまり、八つのリネッジは、酋長を輩出する三つの上位集団とそれに従属する五つ メート

食料資源の利用が人為的に規制される。具体的には、ココヤシおよびタロイモの収穫を一週間に二日~三日に限定し、 タロイモに依存する貧しい食料事情のもとで生活しなければならない。この食料の欠乏期には、 される。このようにサタワルの人びとは、一年のうち半年の間豊かな食生活をおくることができるが、 によって多くの漁獲をみこめる。それにたいし九月から翌年の二月にかけては、海の荒れる日が多く漁撈活動も制約 年間が食料の欠乏期となる。そして漁業資源に関しても、パンノキの結実期には、北東の貿易風が弱まり、 にあたる。そのため、サタワル社会の食生活は、パンノキの実がなる時期に豊富な食糧資源に恵まれるが、 キ (Artocarpus spp.) である。 の下位集団とに分けられている。 サタワル島の主食となる栽培植物は、タロイモ(Colocasia spp., Cyrtosperma spp.)、 タロイモとココヤシは、周年、 収穫が可能であるが、パンノキは、三月~八月が結実期 ココヤシ (Cocos spp.) とパ 酋長の指令で陸上の 残りの月日を あとの半 漁撈活動 ン

資源の枯渇化を防止する方法がとられる。

与・交換活動における男女の役割および交換対象物の象徴性の把握とならんで、贈与・交換と資源利用との問題にも の贈与・交換は、 や死者の追悼儀礼などは、いずれもパンノキの実の結実期におこなわれる。このような限定された資源環境のもとで 生儀礼の実行にも影響をおよぼす。つまり、大量の食料の贈与・交換がともなう伝統的航海術の修得儀礼、婚姻儀 サタワル社会における周期的な飽食の時期と極端な節食の時期という食料事情は、 資源の蓄積と再分配という要因と密接に関連していることが予想される。したがって、本稿では贈 食料資源を大規模に消費する人

月にわたるサタワル島での実地調査で収集されたものである。 なお、本稿の基礎資料は、昭和五三、五四年度文部省科学研究費補助金(海外学術調査) の交付をうけ、のベーニカ

言及する予定である。

# 二 人生儀礼と贈与・交換

男性の場合、女性におけるような内容と手続きに基づく儀礼は存在しない。男子は、「島の男」として必要な生産技術 は、それまでつけていた腰みのを脱ぎ、ある期間、特定の場所に隔離される形での初潮儀礼がもよおされる。しかし、 子どもから大人への変化を象徴的に表現する成人式が、女性に限られる点である。女性の場合、初月経があると少女 れる機会は、誕生、 (ココヤシやパンノキの管理・収穫、ココヤシ・ロープの製作、漁撈活動など)を一応、体得した段階で、大人の仲間入り 初潮(女性)、航海術修得(男性)、結婚および死である。この社会の通過儀礼で興味ぶか のは、

サタワル社会で、一人の人間が一生の節目ごとにひとつの社会的地位から別の地位への移行を示す儀礼がおこなわ

**酋長が、その件** 

を男たちの集会の場で告げることによって、男子は「一人前の男」になったことが社会的に承認されることになる。

彼の父親や母方のオジがその度合を確認したうえで、酋長に申し出る。

をするか否かが判断される。

その年齢は、 日本およびアメリカの教育制度が導入される以前では、一五~一六歳が目安とされたが、

八〜二○歳となっている。 大人の社会的承認をうけてから、男性は、 島の共同労働への参加の義務を負うだけでなく、 日常的行動にお

子どもから大人への移行期に通常の状態からの分離ないし離脱という儀礼的な過程がともなわず、その移行が個々人 ヌー小屋を寝所としなければならないし、同じ皿や鍋のものを食べることが禁じられる。とにかく男性にとっては、 女性キョウダイとのあいだに諸々の忌避事項が課せられる。たとえば、彼女たちと同じ家で寝ることが禁じられ、

の諸技術の熟達度によって決められるのである。

諸知識を覚えてゆくが、ある段階に達すると、公的な「認定試験」をうける必要があり、これを通過したものだけが 航海者としての認定をうけるまでには、専門的知識の伝授が七~八年も続く。最初は、父親や母方オジなどについて とである。その知識の修得は、島の男子のすべてに期待される事項であり、避けることができない性質のものである。 操って他島へ航海したり、無人島へ漁撈活動に出かけたりするために必須となる伝統的航海術の知識を身につけるこ 「一人前の航海者」とみなされる。この「試験」の開始が、ポ(ppo)とよばれる航海術修得儀礼である。ポは、 他方で、男性が島の男として大人の仲間にはいるには、もう一つの責務が課せられる。それが、大型帆走カヌーを

四晩カヌー小屋でおこなわれる。私的な伝授過程をすませた新入会者は、島でもっとも偉大な航海者と目されてい 長老とカヌー小屋で寝起きして、知識内容をチェックされる。この場には、婦女子の立ち入りが禁じられる。 このような航海術の修得儀礼は、 通過儀礼の観点からみれば、特殊的知識の授受という性格がつよく、成人式その

ものにはあたらないが、 通過儀礼のカテゴリーに含むことにする。本節では、それをもくわえ、 反面、島の人びとから「一人前の男」としての存在に関わる評価があたえられているので、 誕生から死にいたる人生儀礼の諸

過程でみられる贈与・交換の諸相を述べ、その特徴的側面を指摘する。

1 誕 生儀礼

けられる。 漁などで多くの魚をとる。 されていた漁法も許される。 婦に優先的に贈られる[秋道 は 産婦の家では、 女性が子どもを産むと、 ロウ 産婦の父や彼女の夫のリネッジの女たちも参加する。彼女たちは、 タロ (rhow) とよばれ、 贈られる魚の総数は、一日平均、二〇匹程度である。 イモを掘り起こして一籠ずつ、 魚の贈与にたいして料理した食べもののお返しをする。 漁獲物は、個人が所属するカヌー小屋に集積され、(注4) 酋長の指示のもとに島のすべて男たちは魚とりに出かけ、 一九八一:九二]。この期間は、それまで禁漁区とされていた漁場が開放され、 男たちは競って海に出かけ、 四日間おこなわれる。 産婦の炊事小屋へ運び、そこで共同で料理づくりをする。 とった魚のなかで大きなものや「おい 潜水による突き刺し漁、追いこみ漁、 ロウがおこなわれる日の早朝にタロイモ この調理には、 酋長の指揮でその一部が産婦の家に届 その漁獲物を産婦に贈る。 産婦のリネッジ しい」とされるものが、 カヌーからの底釣り 一日に掘られ の女性をは また禁止 田

実も利用される。いずれも、直径一メートルもある鍋で煮られるか、地炉の焼石の上で焼かれ、さらに石杵で搗かれ るものは、 るタロイモの数量は、 とが禁じられているため、 数匹ずつ分けまえとしてもらい、 ったカヌー小屋ごとに配られる。このロウの期間、 たペースト状の食べものである。このようにして料理された大量の食べものは、 オト (woto)とよばれるタロイモ (Colocasia spp.) が優先的に使用されるが、パンノキの結実期には、 産婦の父や夫のリネッジから贈られるものをくわえると一○籠にもなる。 午後三時ごろに帰漁するときには、 カヌー小屋の周辺で焼いて産婦の家から贈られた料理といっしょに食べる。 特定の海域へ出漁する男たちは、 空腹のきわみにある。 洗面器などの容器に盛られ、 朝、 男たちは自分たちがとった魚を コプラ以外の食事をするこ このさい ノ (yafiiné) という。 に料理され 魚を贈 その

で禁漁区であった海域で漁撈活動をしたあと、

男たちがカヌー小屋で食事をすることをアフィー

をよびあげながら一匹ずつ配り、余分があれば、子ども、男の順で分けられる。

り、アフィーノで食べる魚の残りは、すべて島の人びと全員に均等分配される。その分配方法は、最初、 この場には漁に出なかった老人(男性)たちも招かれ、 カヌー小屋で男たちの共食がもよおされる。 そして新産婦に贈 女性の名前

費するときでもある。 るタロイモの数量が、 て、植えつけやすでに植わっているものの除草、畝あげなどの手入れを入念にする。それは、この四日間で調理され に一定量のイモを確保するための準備をはじめる。具体的には、彼女たちは、 いしパンノキの実が集積され消費される。それらのリネッジの女たちは、ロウのために七~八カ月前からタロイモ田 べられることを保証しているのである。つまり、酋長の管理のもとに、貯えられてきた漁業資源を一度に解放し、消 このロウという慣行は、「新産婦から母乳が多く出る」ことを目的としているが、同時に島の人びとが魚を豊富に食 他方、このさいには、産婦のリネッジや彼女の父および夫のリネッジからも大量のタロイモ 通常の食糧に消費されるそれの数倍にものぼるからである。 ロウに必要なタロイモの数量を見こし

るときでもある。 またの単位が家族やリネッジにとどまらず、島の男と女とのあいだで、魚とタロイモ(パンノキの実)がやりとりされ いしパンノキの食糧資源の贈与に大きく貢献している点が注目される。 このように、新生児の誕生祝いの機会に実施される贈与・交換は、島の資源を一度に大量に消費するときでもあり、 そして母系社会にもかかわらず、新生児の父や母の父のリネッジなど父方親族集団が、タロイモな

#### 初潮係

機で織られた幅五○センチメートル、長さ一・五メートルの織物である。これを織る技術は、すべての女子が初潮を つける。そして身体には、 女の子が初月経をむかえると、 黄色いウコンの粉末を塗りたくる。 それまでの衣服であったココヤシの葉で編まれた腰みのを外し、新しい腰布を身に 腰布は、バナナやハイビスカスの内皮を繊維とし、

) 「須藤

一九八六]。

た を織る技術を身につけることが不可欠の事項であり、腰布を腰に巻くことが、そのあかしとなっているのである。 経験するまでに修得しなければならないとされている。 初潮をむかえた女の子にウコンを塗るのは、そうすることによって悪霊から身を守ることができるという信仰に つまり、サタワル社会で「一人前の女」であることは、

基づくものである。

屋に入り、そこで五日五晩を過ごした。そのあいだは、つき人が食事や身のまわりの世話をしてくれるので、 日に三度の水浴びをするほかは、小屋のなかで横になっているだけである。そして六日目の早朝、 キリスト教の受容前までは、新しい腰布をつけ、ウコンで飾った初潮の女の子は、(注5) 村との境界で彼女の首にココヤシの新芽をまきつける儀礼がもよおされる。そのとき、早く食物をつくれ 一人の女につきそわれて月経 月経小屋から出 彼女は

るようにとか、良い夫にめぐまれるようにとの呪文が唱えられる。

いが、 の役をひきうけるし、月経小屋での食糧も父のリネッジが支給する。現在では、月経小屋での儀礼は実施されていな 気にいったものを選んで身につけ、月経小屋へ向かう。そして、つきそいの人は、 この初潮儀礼の機会には、 腰布の贈与および、 初潮のあった数日間、女の子に彼女の父のリネッジから料理された食べものが贈られてい 彼女と彼女の父のリネッジの女たちから、腰布が贈られる。彼女は、 かならず父の女性キョウダイが それらのなかか そ

# 3 航海術修得儀礼

の男」の社会的承認をえたあとでも若者は、航海者のもとへ通う。航海者を近親者にもつ男子の場合は、自分でとっ の地位にある父親や母方のオジから諸知識を習うという私的伝授の形をとる。この期間は、七~八年も続き、「一人前 サタワル社会では、 男の子が一四~一五歳になると伝統的航海術のてほどきが始められる。 最初の段階は、

者の仲間入りをするための段階へと進む。

する性格が強く、 た魚やヤシ酒を持参するだけで知識を習うことができる。(注6) 者の資質にもよるが、ふつう伝授される知識内容の程度は、贈与物の多寡によってきまるともいわれる。 それらのほかに腰布や手斧などの品物を贈らなければならない。この私的伝授は、 このような形態での私的伝授の結果、若者が伝統的航海術に不可欠な知識をひととおり修得したとなると、 知識の修得を志す若者は、長老の意にそうべく、物資の贈与をすることが義務づけられている。 しかし、 親族関係のない長老から航海術を修得する場合に 航海術の授伝者の好意に依存 いずれにせ 航海

航海術修得者をも意味する。この儀礼は、二~三年に一度の割合で開催され、パンノキが実をつける時期におこなわ る航海者に依頼して、航海術修得儀礼をもよおす日を決める。この修得儀礼がポである。ポは、儀礼を指すと同時に 航海術見習いの若者の親たちは、私的伝授を終了した件を酋長に伝え、公的な航海術認定の機会を設定してもらう。 島にいるもっとも偉大で正統な航海術の継承者である長老か、ないしは他島から来たその資格を保有してい

る木鉢に盛りあげられたタロイモ料理はパンノキやバナナの葉でおおわれ、儀礼場となるカヌー小屋の中央に置かれ がったイモは、 な石蒸しをつくり、大量のイモを調理する。午後にその石蒸しを掘り返して、イモをとり出し、石杵でつく。できあ から石蒸し料理づくりが始まる。男たちは、一つの地炉を掘り魚の石蒸しを分担する。女たちは海岸に二カ所、 魚をとる。女たちは、タロイモ田に出かけてオトイモを掘り起こし海岸から小石を運ぶ。そして、儀礼の当日、 儀礼が実施される前日から、 その木鉢の周囲には、 大型の木鉢につめられる。 さらにタロイモや魚をのせた木皿が二○あまりも並べられる。そしてカヌー小屋のひさし 島の男女は準備にとりかかる。男たちは森から薪を集め、 長径一メートル、短径五〇センチメートル、深さ七〇センチメートルもあ 夕方に追い込み漁で多くの

儀礼で飲まれる若いココヤシがつるされる。

匠)が新入会者に航海術の諸知識を試問することである。その場には、すでに航海者と認められている男たちも参加し、 料理は、それから四日間続けられる儀礼用の食べものとなる。その儀礼の内容は、航海術の公的認定者である長老(師 る。木皿に盛られた料理の共食で儀礼が始まる。女や子どもたちは、 匠からの特訓が続けられる。 新入会者がまちがった答えをするとののしったり、 してもりつけられた残りのタロイモや魚の料理を分配して、各家で食事をする。カヌー小屋の中央に置かれた木鉢の このようにして儀礼用の食べものが用意される夕方、 揶揄したりする。 航海者の地位にある男たちと新入会者は、 カヌー小屋への立ち入りが禁止され、 洋上での航海中の情景を想定し、不眠不休で師 カヌー小屋に集ま 儀礼食と

授が続行される。その期間は、 れるのである。 試みなければならない。彼は、体得した知識に基づいて一〇〇キロメートル離れた無人島への往復航海に挑 航海術の修得者(ポ)とみなされる。 自分の指揮のもとにこの航海を成功させて、はじめてパニュー (panúw) とよばれる「一人前の航海者」と認めら の儀礼は、 形式的には四日四晩で終了するが、 数カ月におよぶことがある。このカヌー小屋での試練がすむと、 陸上での特訓をおえた修得者は、 そのあとも師匠と新入会者がカヌー小屋で寝起きして航海術の伝 真の航海者になるために、 洋上での実地試験を 新入会者は、 伝統的 そし

枚にものぼる。 礼をうける新入会者の数は、 として品物が贈与される。 ○○枚以上も供出することが義務づけられる。 新入会者をだしていないリネッジからも、 日四晩にわたる儀礼およびそれにひき続く数カ月もの航海術の公的伝授、 師匠に贈られる腰布は、 それは腰布で、 回平均四人程度である。そのため新入会者を輩出するリネッジは、 コウニポ 儀礼の期間中、 各家一枚ずつの腰布を贈与する。 そのさい、若者の父のリネッジでも、三〇枚以上の腰布を贈る。 (kounippwo)とよばれ、「航海術への献納」の意味である。 木鉢の横に積み上げられる。 認定の役をひきうける師匠には、 その数量は、 師匠へ贈る腰布 この儀 お礼 ま

展する点である。

人の若者を航海者として認定する儀礼が、彼の帰属するリネッジのことがらにとどまらず、島社会全体の問題へと発 も男一人あたりいくつというように決定される。腰布についても前述したとおりである。ここで注目されるのは、 の家から一ないし二籠と決められる。また、石蒸しにされる魚も島の男たち総出の漁撈活動によるし、 れらの供与は、儀礼に直接関与しないリネッジからもなされている。タロイモの供出量は、酋長の指示で島のすべて 以上でみてきたように、航海術修得儀礼で消費される食物および献納される品物の数量はぼう大なものである。 若いココヤシ

れば、 ずこの儀礼をうけなければならないという規範と関連しており、二つには、 物資および労働力のやりとりにある。したがって、各リネッジがポの儀礼に食物と腰布を供出するのは、 屋根材を贈って手伝い、自分のときにそのお返しをしてもらう慣行にも使用される。その意味内容は、 と品物による貢献」をするという考えに基づいている。このツプということばは、他人が家の屋根替えをするさい 、が島のすべての人びとの関心事であるということに関して、二つの点が指摘できる。一つには、 均衡のとれた互酬性が維持されることになる。 該当者がいない儀礼の機会においても、ツプン・モゴ・メ・ピシャック(tupunmwongo me pishakk)「食物 前者については、どのリネッジでも男子がいるかぎり、 いつかは当事者になるわけで、そのさいの援助を期 島の資源の利用と分配の慣行に結びつい 島の男が 同量・同質の 長期的にみ かなら

gonifanú)「島の食物」として、 えなければならないという観念と関連している。その理由として、長老は、ポの儀礼のときに、島の人びとが食べも のと腰布を出してやったからと説明している。そして、人びとも、 後者に関しては、一人前の航海者(パニュー)は、無人島や他島への航海でえた食料や物資を、 それぞれが分配されることを当然のことと考えている。無人島の資源は、 他島への航海でもちかえった物は、アピサニワ (yapisaniwaa)「航海者のみやげ」とし 無人島で捕獲した魚介類は、モゴニ・ファヌ(mwon **酋長の監督下におかれていることも作** 島の人びとに分け与 現在、

サタワル社会での男女の交際は、

双方が成人に達すれば、

性交渉も含め比較的自由におこなわれている。

度のものである。

婚約後、

男性は、

若いココヤシや魚を女性のもとへ贈るほかは、

婚約は、男性側の母方のオジないしオバが女性側の親に話して承認をうる程

び母方のオジへ報告し婚約が成立する。

ら獲得するであろう物資の一部を、そのお返しとして受けとる権利を確保するのである。 とがうかがえる。つまり、島の人びとは、ポの儀礼において一枚の腰布を贈与することで、将来、 者との贈与・交換の関係は、航海術修得儀礼のさいになされる「食物と品物による貢献」によって規定されているこ 資や贈与されたもののすべてを含むのでなく、たばこや干し魚などの品物に限られる。このような島の人びとと航海 用し、そこから持ちかえった食料は、すべて均等に分配される。 しかし他島からのみやげは、 航海者が交換でえた物 航海者が島の外か

りものである。 あてられる。それらの島の人びとからの贈与に対して、儀礼を経て、 コヤシとタロイモの石蒸し料理である。そして魚とココヤシは、男たちから提供され、タロイモは、 以上でみたように、航海術修得儀礼においては、二種類の贈与財がもちいられる。一つは、 航海によってえたものを返済してゆく義務をおうことになる。 もう一つは、 航海術を公的に伝授し、認定する師匠への贈与物で、これには女たちが製作する腰布 なお、 航海者の資格を獲得した若者は、 航海術修得儀礼は、 儀礼食としての魚、 一九四九年に三人の航 女たちからの贈 生涯にわたっ コ

#### 4 婚姻儀

海者を出して以来、中止されている。

ばれ、 男性は女性の気をひくために、ウコンやベッ甲製の腰帯などを贈る。これは、ムワル(mwar)「秘密の贈りもの」とよ だし、つき合う異性は、父方、母方の第一、第二イトコおよび同一リネッジの成員外という規制がはたらく。 男性が他の島へ行って持ちかえったものである。そして、二人の結婚の意志が確定すると、 それぞれ の親およ

245

婚資に相当する財貨を贈与する慣

習はない。 ござや掛布、 そわれて女性の家へ向かう。嫁の両親は、娘夫婦が寝る家を用意し、その日から若夫婦の生活が始まる。花婿は、 この形態が二~三ヵ月続くと、 男性は女性の家にひき移ることになる。

ッジの住人によって、別々に食べられるだけで、双方が一堂に会して共食することはない。 全成員に分配される。皿に盛られたご馳走の贈与は、アウトノパイ(yawutonnopaay)「手の中味」とよばれる。その 嫁のリネッジの住人は、それを待ちうけて皿を奪いとるようなしぐさをする。それらの皿は、 ジに居住する人のすべてが、一人一皿の食べものを手にして嫁の家へ出かける。 りかかる。男たちは漁に出て魚やタコをとり、女たちは、 婿が嫁の家に移り住む日に、 (yawutapé)「からのものを満たす」とよばれる。婿方、嫁方から、日を違えて贈られる食べものは、 キリスト教への改宗以前の結婚は、婿方と嫁方とのあいだで食べものの交換が婚姻の成立を表現していた。 嫁方のリネッジの住人は、贈られた皿に同様な食べものをつめて婿方にお返しする。これは、アウタポ 婿方から食べものが贈られる。 通常より入念にタロイモを料理する。夕方に、婿のリネッ 婿のリネッジでは、その日の朝から食べものづくりにと 贈られる料理は、 嫁のリネッジの住人や 五〇皿 それぞれのリネ にもなる。

研究成果によると、

程および財貨の交換をへないことは注目される。婚資を含め、

婚姻成立の過程で特定の交換財が贈与・交換され

女性の労働力および「生殖能力」に対する

従来の婚姻および婚資に関する

母系制でかつ妻方居住様式をとるこの社会の特徴とみなすことができよう。

婚資の意味は、集団間で女性を「交換」する場合に、

病人のもとへ届ける。

食事づくりに専念する。配偶者のリネッジや病人の父のリネッジの女たちは、料理された食べものを毎日のよう

性の地位が問題になってくる。それらに関する検討は、次節でおこなうことにする。 れば、サタワル社会では、集団間での男性の「交換」であり、女性のそれとは性格を異にするし、また、 代償であるとする見方がなされている [Comaroff 1980;Nagashima 1981:67] [メア 一九七九]。その点からす 婚姻後の男

## 5 死をめぐる儀が

る病気見舞いの慣行から、死後の供養にいたるまでの諸過程で実施される贈与・交換の諸相をあつかうことにする。 おいては、それらの機会におとらず、 死をめぐる贈与・交換は、 死者への弔問、 病人が出たときにも、大規模な贈与・交換がみられる。ここでは、死につらな 死体の埋葬、 供養といった一連の過程でおこなわれる。 サタワル社会に

## (1) 病気見舞い

ジの成員、および病人のリネッジから婚出したアファクル(yafakúr)とよばれる男性成員の子どもたちが、 が、添い寝をするために、病人はカヌー小屋に移される。病人の出たリネッジでは見舞い客に食事を支給するために、 りで看病にあたる。他島へ婚出した病人のリネッジ成員も、カヌーや定期船でかけつける。これら多くの親族関係者 ませるココヤシを持参する。とくにアファクルは、二度、三度とココヤシを贈るなど、大きな役割をはたす。 アンモナール(yammonaar)「病人の食べたいものを探す」とよばれる。男たちは魚とりに出かけたり、見舞い人に飲 大量の食糧と労力が費やされる。それを補う目的で前述した関係者は、ココヤシや食物を持ち寄る。この贈りものは 病気が悪化し、病人の死期が近づくと、病人のリネッジの成員はもちろんのこと、病人の配偶者、その父のリネッ つきっき

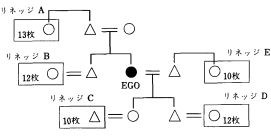
Ш キの結実期にはその実を消費する。見舞いに集まる親族関係にある女たちは、 バコがお礼として返されていることである。そして病人のリネッジでは、 料理されたタロイモ料理などの食べものであり、それらにたいし、病人のリネッジから料理された食べものないしタ が貢献する。このように、病人が出た場合の贈与で特徴的な点は、見舞いの品物として贈られるものが、 シを一回ずつ違う日に提供するように指示する。それらの個数は、それぞれ四個である。この贈りものは、エマーム (yemwaamw)「見舞いの品物」とよばれる。それにたいし病人のリネッジでは、パユンナリキリキ(payumarhikirhiki) 「見舞いのお礼」として、タロイモ料理などの食べもののお返しをする。現在では、それが紙巻きタバコになってお の料理された食べものを持参して、病人のそばで夜をすごすのが習慣である。つまり、病人への見舞いの品物には、 病気見舞いで消費される食料を援助するため、 その数量は、一人あたり一〇本程度である。お返し品の集積には、病人リネッジから婚出した男性の子どもたち **酋長は島の男たちを何組かに分け、若いココヤシと成熟したココヤ** 見舞人の食事のために、 日中、自分の家での仕事をし、 タロイモやパンノ 夕方一

## (2) 死および埋葬

舞人の気持の表現であると説明されている。

生のタロイモやパンノキの実は使用されない。これは、病人が「食べたい」ものをすぐに食べられるようにとの、見

枚ずつ届けられる(図1参照)。死者は、ごく近親者の女たちによって身体を洗われ、全身にウコン粉が塗られ、新し kutuku)とよばれる。前述した親族関係者からは、一〇枚以上の腰布が贈られるが、非親族関係者のリネッジからも数 たことを知る。女たちは、手に新しい腰布を持って弔問に集まる。この腰布は死体をつつむもので、アツクツク(yatu-腰布がつけられる。そして頭髪が切り整えられた死体は、 病人が息をひきとると、 看病にあたっていた女性は死体にとりすがって泣く。この泣き声で島の人びとは死者の出 腰布の上に頭を西向きにしてあおむけに横たえられる。



埋葬儀礼の腰布の贈与 図 1

EGO は、1979年10月に82歳で死亡。 注 1) 使用された腰布の総数は 99 枚。EGO のリネッジ 注 2) では,36枚を用意した。

が

お礼として、

た親族関係者から提供される。キリスト教を受容する以前にはタロ

島の人びと全員に配られていた。

それに消費されるタロイモ

づくりは男性 に運び土葬にする。このとき、 死体を腰布で包んだあと、 た腰布を三○枚も棺のなかに敷きつめ、その上に死体を安置し、さらに四○~五○枚もの腰布で上部をお の仕事となる。 の女たちが交替で夜どおし挽歌を歌 女性は死者の死装束を整えたり、 ヤシロープで死体を縛り、 死者が生前に使用していた食器、衣類、 17 通夜となる。 棺のふたをしめ、教会での礼拝をうける。 食事の用意をする。 翌朝 容器類も一緒に埋葬する。 から埋葬の準備に 棺ができあがると、 か か る。 墓 それから、 地 島の人びと の穴掘 ŋ 逦 棺 な

その晩

は

う。

葬には、

島の人びと全員が参加する。

その総数量は、

いしタバコが贈られる。現在では、墓場でタバコが成人男女に均等に配られる。

二〇本入りの紙巻きタバコが三〇〇個見当で、

埋葬後におこなわれる贈与は、

病気見舞いにたい

いする

それらの値段は

埋葬が終わると、死者を出したリネッジから、

参列者全員に、

食べ

もの

お返しと同様、

パユンナリキリキとよばれる。

タバコの大部分は、

病人を看病 イ

・モ料

理

二〇〇ドルに相当する。

ら贈られ

たといわれる。 してくれた女性へのお返しを意味している。 たリネッジが保有するイモ田のタロイモの総量の三分の一ほどが掘り起こされ 数量はぼう大で、病人見舞いの人びとに支給する量も合わせると、 酋長の指示のもとに決定される。 棺づくりや穴掘りなどの男性の仕事にたいするお礼であり、 埋葬のときに、 島の人びとにタバコないし食べものが贈られる 棺づくりや穴掘りなどの仕事の分 死者を出 腰布を贈与

の

は

は

ばならない

(3) 弔いあば

埋葬がすむと、

死者のリネッジ成員や近親者は、

墓所ないし死者の住んでいた家で、

酋長リネッジの成員の死の場合でなくても、死者を出したリネッジの成員は、この禁忌を四晩のあいだ遵守しなけれ 屋根を葺いたり、ヤシ縄をつくったりすることなどである。女にとっては、腰布織りやマット編みなどの仕事である。 を守らなければならない。禁忌の対象となる労働は、男性にとっては、カヌーや家の建造のために木を伐り倒したり、 を弔う。死者が酋長リネッジの成員の場合は、その期間、島の人びとはエピヌ・エガン(yepinuyangang)「労働の禁忌

て、一人一皿ずつ死者のあった家へ持参する。これは、パイ・ロープゥト(paayrhóópwut)「女の手」とよばれる。こ 均等に分配するために残される。あとのヤシは、すべて死者のリネッジに贈られる。この贈与は、パイ・ムァーン の食べものは、 (paaymwáán)「男の手」とよばれる。その翌日、こんどは女たちがタロイモ田に出てイモを掘り、食べものを料理し 漁撈活動やタロイモ掘りなどの食糧獲得にかかわる仕事は、 若いココヤシを一○個ずつ採取してカヌー小屋に集まる。そのなかから、四○人分のヤシは、 リネッジの年長の女性が島の各リネッジに分配し、残ったものを自分たちのものにする。 労働の禁忌の対象にはならない。埋葬の翌日、 島の女たちに 島の男

なども焼却される。 コヤシやパンダナスの葉製マット、手堤籠、ときには家までも含まれる。また、死者が植えたタロイモも全部引き抜 「死者の座っていたところのものを焼く」とよばれる。焼かれるものは、死者が生前に常時使用していたもので、 食べられるものは食用にし、残りはタロイモ田の畝で焼かれる。死者が男性の場合は、下刈りしたヤシ林の草

死者の埋葬後、四晩が過ぎて五日目の早朝死者の家のそばでさかんに火が焚かれる。これは、フィラオラオ(firaorao)

このフィラオラオがすむと、

死者の出たリネッジの長老は、

特定のヤシ林の周囲のヤシの木にヤシの葉を結ぶ。

そ

四日四晩を過ごし、死者の霊

間捧げる。 この対象となるヤシ林は、 された。死者を出したリネッジの成員は、 ヤシを一カ所に集積することを許されるが、その実をとり出して使用することを禁じられる。禁忌の期間は ている土地である。この土地を管理する人びと(死者の息子や娘の夫)は、ここに入って下刈りをしたり、 プァイニュ(pwaynú)「ヤシの木の禁忌」とよばれ、そのヤシ林への管理者以外の立ち入りの禁止を意味する。 それがすむとリネッジ成員は、 ココヤシが相当蓄積されたときに解除される。プァイニュの開始や解除のさいには、特別な儀礼がもよ 死者を出した家の成員が保有するヤシ林のなかで、広い面積があり、 生のオトイモ、 直会に相当する共同飲食をおこなう。 若いココヤシをリネッジの祖霊を祭祀している小祀に四 手入れのゆきとどい 落ちたココ

ことがあきらかである。 たいする「淋しい気持」の表現であり、もう一つは葬送儀礼で消費したココヤシを「もとにもどす」ためとの説明で 告されている。 ある。前者の理由は、 この禁忌および禁忌の前後におこなわれる儀礼の意味について、人びとは二つの理由をあげている。 祖霊の小祀への供物と直会という儀礼の内容からして、死者の霊を弔うことを目的としている この種の慣行は、サタワル島に近接するヤップ、トラック、モートロックの諸社会からも報 一つは死者に

がもよおされるだけで、 かの二社会と共通している。この禁忌が葬送儀礼で「浪費」した食料資源を回復する目的でおこなわれることは、 コヤシにたいする禁忌の意味は、死者の霊を追悼することにある。サタワル社会でのプァイニュの解除期には、 るクラン成員間で、ココヤシ、タロイモ、 交換する儀礼が盛大にもよおされる[牛島 ヤップ社会では、 ココヤシ採取の禁が解かれると親族関係者のあいだで、 ココヤシの交換がおこなわれない。 魚などの交換が実施される[NASON 1971:126-127]。それらの社会での 一九七六:九〇―九七]。また、モートロック社会でも異なった島に居住す しかし、 その意味が死者の霊を弔うことにある点で、 ココヤシ、ヤムイモ、 石貨、 貝貨などを

源の乏しい島社会において、

経済的には合理的な手段といえよう。

いずれにせよ、

埋葬後の一連の贈与・交換にお

島の人びとに再分配される点である。とくに埋葬の翌日、男たちによって集められたココヤシの一部が、島の女たち て、注目されるのは、 男性の贈与するココヤシおよび女性の食物が、死者を出したリネッジに集積されるだけでなく、

に優先的に分配される慣行は、葬送儀礼で彼女たちのはたす役割の重要性をあらわしていると解釈できる。

# (4) 酋長リネッジ成員の死

を共同で耕す。 ~八月ころにおこなわれる例が多い。この儀礼には、オトイモが使用されるので、女たちはタロイモ耕作に励む。通 とに実施される。 から、大量のタロイモを集積し分配する儀礼がもよおされる。これは、ファリック(farik)とよばれ、 サタワル社会には、 タロイモ耕作は、一人の女性単位でおこなわれるが、この機会には三~四人の女たちが組になって各自のイモ田 酋長は死者の出た時期を考え、儀礼をおこなうときを知らせる。ふつうパンノキの実が豊富な、 島の酋長を輩出するリネッジが三つあり、それらの成員が死んだ場合、 埋葬後、 **酋長の指示のも** 数カ月を経て 七

される。この儀礼がおこなわれるのは、酋長リネッジから死者が出たときに限られることから、ファリックの意味は、 クの語意はあきらかではないが、その目的は、死者を出したリネッジ成員の「淋しい気持」をなぐさめるためと説明 問わず、島の人びと全員に均等配分され、その数は一人あたり二○~三○個になる。タロイモはすべて分配されず、 合う。カヌー小屋の前に積みあげられたタロイモは、酋長の指示のもとに、男たちによって分配される。老若男女を 場となるカヌー庫に運ぶ。一人あたり、五~六籠にもなる。リネッジ間でどれだけのタロイモを提供できたかを競い 度に分配、 部は残しておき、分配後、カヌー庫に集まった人びとに投げ撒かれる。このように、一定期間貯えたタロイモを、 ファリックが実施される日には、女たちは自分が手入れした一枚の田にあるタロイモをすべて掘り起こして、 消費する儀礼は、 一九五一年の葬送儀礼を最後に、キリスト教の受容後実施されなくなった。ファリッ

| 表1 | 人生儀礼 | における | 、贈与。 | <b>な換の</b> | 単位と | 计争物 |
|----|------|------|------|------------|-----|-----|
|    |      |      |      |            |     |     |

|           |               | 3CI 八工版记记4517                                           | U / L / L   | TT C . 1 Me 14             |                                              |
|-----------|---------------|---------------------------------------------------------|-------------|----------------------------|----------------------------------------------|
|           |               | 集団レベル                                                   | 島レベル        |                            |                                              |
|           |               | 集団レベル                                                   | 男性          | 女 性                        | 分配                                           |
| 1 誕生      | <b>生儀</b> 礼   | Ego←F、MF<br>生のタロイモ<br>(パンノキの実)                          | 魚           | 料理された<br>タロイモ<br>(パンノキの実)  | 魚                                            |
| 2 初潮儀礼    |               | Ego ← F, MF<br>腰布<br>料理されたタロイモ<br>(パンノキの実)              |             |                            |                                              |
| 3 航泊      | <b>海術修得儀礼</b> | Ego←F、MF<br>腰布                                          | 魚<br>若いココヤシ | 料理された<br>タロイモ<br>腰布        | 料理された<br>タロイモと<br>魚                          |
| 4 婚如      | 因儀礼           | Ego → SP<br>料理されたタロイモ<br>魚                              |             |                            |                                              |
| 5 葬 送 儀 礼 | 見舞い           | Ego ← SP、F、BC、S<br>料理されたタロイモ<br>(パンノキの実)<br>ココヤシ<br>タバコ | ココヤシ        |                            | 料理された<br>タロイモ、<br>パンノキの実<br>ないしタバコ<br>(男性のみ) |
|           | 埋葬            | Ego←—SP、F、BC、S<br>腰布                                    |             | 腰布                         | 料理された<br>タロイモ<br>パンノキの実<br>ないしタバコ<br>(成人のみ)  |
|           | 弔あげ           |                                                         | 若いココヤシ      | 料理された<br>タロイモないし<br>パンノキの実 | 料理された<br>タロイモない<br>しパンノキの<br>実               |
|           | 追悼            |                                                         |             | 生のタロイモ                     | 生のタロイモ                                       |

注1) Egoは、当事者、Fはチチ、MFはハハのチチ、SPは配偶者のリネッジをそれぞれ示し、 BCはキョウダイの子どものリネッジ、Sは男性成員の婚出したリネッジを指示する。

う。 ては、 という贈与物の対立がみられる。 コヤシとタバコ、女性がタロイモと腰布 それに腰布である。ここでも、男性がコ タバコ、タロイモを中心とする食べもの、 ァクル)が大きな役割をはたしている。そ ら婚出した男性成員の子どもたち(アフ ら島レベルにおよぶものまである。 なわれる贈与は、リネッジ単位のもの 態を略述してきた。それらの機会におこ 礼の諸過程で実施される贈与・交換の実 社会的に優位な地位にあるもの して贈与の対象となるものは、ココヤシ、 の贈りものとならんで、そのリネッジか えば死者の出たリネッジへの贈与にお 島社会全体で弔うことにあるともいえよ これまでで、病気の見舞いから葬送儀 死者の父や配偶者のリネッジか 一〇〇枚もの腰布で包まれて埋葬 の死を、 また死

<sup>2) ←</sup> は贈与のおこなわれる方向を示す。

され、その腰布が島の女たちから贈られている点も興味深い現象である。 さらに、埋葬後におこなわれる男性からのココヤシの贈与と女性からの食べものの贈りものおよびそれらの島

びとへの再分配という慣行は、サタワル社会の贈与・交換の性格を把握するうえで、重要な手がかりになってくる。 性格および象徴的意味については、問題点の指摘にとどめた。それらの問題点は、 以上でみたように、本節では人生儀礼の機会になされる贈与・交換の内容を、贈与対象物、贈与者と受贈者との関 贈与・交換に関与する男性と女性との役割などに焦点をしぼって述べてきた(表1参照)。しかし、贈与・交換の 第三節において検討することにす

# 二 集団間の贈与・交換

る。

事などの機会に二集団間で実施される食べものの贈与と返礼であり、二つめは、子どもの誕生後になされる土地およ ては前節でも述べておいた。しかし、そこでは贈与者と受贈者との関係および贈与物に関する記述にとどめ、それら び樹木の贈与についてである。 されている二つの事例をとりあげ、集団間での贈与・交換の意味を考察することにしたい。事例の一つは、 の性格や意味については言及しなかった。本節ではサタワルの人びとの贈与・交換にたいする考えかたが如実に反映 人生儀礼の諸過程でおこなわれる、母系親族集団 (リネッジ) 間のココヤシ、タロイモ、腰布などの贈与慣行につい 宗教的行

量の料理をつくって親族関係者に贈る習慣がある。それらのために、男たちは無人島や暗礁に出かけて多くの魚介類 をとり、 サタワル社会では、 島の人びとに分配する。女たちは、リネッジごとにタロイモないしパンノキの実を収穫し、石蒸し用の炉で イースターやクリスマスのキリスト教の祭日、国際連合の祝日などに、各リネッジで大

たくさんの料理をつくる。 ける。これはクッテール (kuttéér)「(男の) 食べものを探す」 とよばれる。その意味は、 ッジの土地でとれた食べものを望むから、 料理ができると彼女たちは、 彼らにそれを贈るということである。 婚出したリネッジ成員 (男性)のもとへ、一 婚出した男たちが自分のリネ Ш の食べ ものを届

集団を訪れ、食事をすることは、集団のことを頭から離さない男として尊敬される行為とみなされている。そのよう 婚出後も、その土地で集められた食料を口にすることを期待しているとのことである。そして彼らがときどき自分の n ばならない。 な行事のほかにも、 の人びとの説明によると、男たちは自分の生まれたリネッジの「監督者」として、彼らの母や姉妹を見守るから、 その贈りものをしないことは、女たちが男性キョウダイのリネッジへ立ち寄りを拒否する行為とみなさ リネッジで大きな食べものをつくったときには、かならず婚出した男性へ食べものを届けなけれ

らの樹木は妻の集団の「財」であり、妻の男性キョウダイの監督下にあるから、彼らに食べものをあげなければ はつぎのように述べている。婚入した男たちは、妻のリネッジのパンノキやココヤシでカヌーや漁具をつくる。 婚入した男たちによってとられたものである。その魚を婚出した男たちに贈与することの意味について、 ップ(ninniyapw)「肉を共有する」とよばれる。このニンニヤップに供される魚は、 獲したときにも、 また植物性の食べものにかぎらず、女たちが飼育しているブタを殺したときや、 つまりこの贈与は、ある集団の所有物を利用してあるものを獲得した場合、利用者がその実質的所有者や監督 それらの一部を婚出した男たちに贈与することが義務づけられている。 リネッジの未婚男性やリネッジへ リネッジの男たちが多くの魚を捕 この贈りものは、ニンニヤ 島の人びと それ

そのとき何かもの255

後者にその一部を贈与する義務をおうことに

があればお返しをする程度である。これらを集団レベルでみると、

者と獲得物を共有するという考えに基づいている。したがって前者は、

クッテールおよびニンニヤップの贈与にたいする返礼は、義務づけられておらず、

婚姻を契機として、

婿をとった集団は、

婿を与え

なるのである。

た集団から食べものや肉類を一方的に受けとることになる。すなわちそれらの慣行は、集団での一般交換[レヴィ=

一九七七、エケ 一九八〇:六八一七三] とみなすことができよう。

集団間での土地の贈与の事例をみることにしよう。婚出した男は、まず自分の身体に塗るコプラの油をと

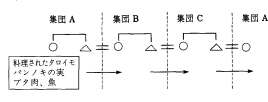
るために、一、二本のココヤシの木を自分のリネッジから分与される。そして妻に子どもができ、二~三年たつと、 とよばれる。その目的は、「婚出した男の立場を強くする」ためとか、「子どもに父のリネッジのことを忘れさせない」 〇坪のイモ田、五〇本のココヤシ、一、二本のパンノキである。この贈与は一般に、ニッファン(niffang)「贈りもの」 タロイモ田、ココヤシ林およびパンノキが、夫の集団から妻の集団に贈与される。現在、それらの平均的規模は、三

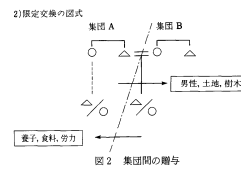
ためとかいわれる [須藤 一九八四]。

ならない。また前節でみたように、父の集団に病人がでた場合には、ココヤシや食べものを届ける義務をおわされる。 に対して、子どもたちは父の集団でのカヌーの建造や家屋の建築のさいには、労働力および物資の援助をしなければ もし、それらの義務をはたさない、ないしは父の集団の期待にそわないときには、タロイモ田を没収されることにな は成長してから、それらを自分(母)の集団の指示をうけたり、了解をうることなく処分できるからである。その贈与 ここで注目されるのは、それらの贈与物が男の集団からその子どもたちに贈られる点である。つまり、子どもたち

不均衡性を補うために男を婚出させた集団が、それを受けいれた集団に資源を分与することによって貢献することに なる。その貢献度が、婚出後の男性の地位に反映されてくるのである。この島に帰属するリネッジをもたない(土地の とも説明されるように、限定された環境での資源の利用、活用とも関連している。集団間での人口増加と食料資源の を異にする。ニッファンの目的が、婚入した男の立場を強くすることにある意味は、「子どもの食料を確保する」ため このニッファンの慣行は、贈与にたいしお返しが義務づけられている点で、前述の食べものや肉類の贈与とは性格

#### 1)一般交換の図式





ない) 他島からの男は、「食べ るのが養取慣行である。子どもたちのうち、 を分与してくれた集団への労働力の提供、食料の贈与によって返済されるのであるが、そのような観念と関連してく 島でもっとも重要な贈与財とみなされている土地の分与をうけた子どもたちは、 父の集団からの養子の要求にたいし、 それが「父のリネッジのことを忘れない」という形で表現されるのである。 もののない」結婚相手とされ、 最低一人は父の集団、とりわけ父の母や姉妹のもとへ養子としてゆ 母の集団は拒否することができない。 彼との婚姻を敬遠する傾向があるのもその要因による。 それへのお返しをすることが当然 その 具体的には、 理由は、 父親が 土地 かな 彼

のこととされている。

ればならない。

になる。 ける役割をその子どもが代替する形態が養取慣行ということ 子にゆくということである。 婚出したから不可能になる。 の母や姉妹の面倒をみ、土地の責任をもつ存在であるのに、 つまり、 そのかわりとして、子どもが養 父親が自分の集団にお

間での限定交換[レヴィ=ストロース こなっていることになる。すなわち、二集団において二世代 的にみれば、二集団間で世代をちがえて、人の「交換」 基づく給付と反対給付の維持を長期的に保証することにな て土地および樹木の贈与も、 〇:六八-七三]を実行しているとみることもできよう。 子どもが父の存在にとってかわるという養取慣行は、 他方では二集団間に強固な社会関係を生成させ、 一方では資源の流出をもたらす 一九七七、エケ それに そし をお 長期 九

る。

そして贈与の性格は、 本節でとりあげた集団間での食べものと土地および樹木の贈与は、 一般交換と限定交換という性格の相違があるものの、 いずれも姻族関係にある集団間で実施される。 集団レベルで把握するなら、 均衡のとれ

た互酬性の原理に基づいていることがあきらかである(図2参照)。

# 四 贈与・交換の象徴性

交換財は、人びとのカテゴリーによると、モゴ(mwongo)「食べもの」、ピシャック(pishakk)「品物」、ファヌー(fanú) 本的には労働の分業と関連している。 で、ここでは前者を「男性財」、 よって生産、製作ないし管理されるものとの対立がみられる。男性のものとみなされるのは、 キの実および樹木のある土地(プノク クには、 「土地」に分類される。モゴのカテゴリーには、魚、タロイモ、ココヤシおよびパンノキの実が含まれる。ピシャッ 三つのカテゴリーのなかで、それらの贈与・交換財は、男性によって採取、獲得ないし管理されるものと、 サタワル社会の人生儀礼において、 装飾品およびタバコである。そして集団間では、料理されたもの、肉類と土地および樹木である。それらの贈与・ pwéén)、料理されたもの、 腰布、装飾品、タバコ、ファヌーには、タロイモ田、ココヤシ林やパンノキのある土地がそれぞれ該当する。 後者を「女性財」とよぶことにする (表2参照)。 腰布である。それらの生産、獲得、および管理の主体が性によって類別されているの つまり男性と女性との性的分業に基づいてつくりだされた産物が、 贈与・交換の対象となるものは、 pwenék)、装飾品、タバコである。女性ものはタロイモおよびタロイモ田 魚 タロイモ、 この男性財と女性財との対立は、 ココヤシ、 魚 ココヤシ、パンノ パ ンノキの実、 女性に

ての意味をもつのである。

主9 贈与。な境にかけて用州財と大州財の対立

| 表2 贈与・父換における男性財と女性財の対立 |                       |       |  |  |
|------------------------|-----------------------|-------|--|--|
| カテゴリー財                 | 男 性 財                 | 女 性 財 |  |  |
| 食べもの<br>(モゴ)           | 魚<br>ココヤシの実<br>パンノキの実 | タロイモ  |  |  |
| 品 物<br>(ピシャック)         | タバコ<br>装飾品            | 腰布    |  |  |
| 土地                     | ココヤシ林、<br>パンノキのある土地   | タロイモ田 |  |  |

注1 貝製首飾りやべっ甲製腰布帯などの装飾品は女性の使用物であるが、男性によって製作ないし入手されるので、男性財のカテゴリーに含む。

項を遵守しない場合には、 ゴリーに分類される魚、 を指示してい 教観念と結びついている。 ノキの手入れおよびそれらの実の採取は、 本節では、 サタワル社会では、 るのかという点を中心に、サタワル社会の贈与・交換の性格を明らかにしてみたい。まず、食物のカテ 男性財と女性財との対立が、 それらの生業(生産)にかかわる労働が、男女の肉体的差異という要因だけでなく、 ココヤシとパンノキの実、 超自然的存在(ヤニュー つまり男女それぞれの仕事には、多くの禁忌がともなっているのである。 男性の責任となっており、 食物、 品物、 タロイモをとりあげることにしよう。 yanú)によって危害がおよぼされると信じられている [石森 土地の三カテゴリー タロイモの栽培、 の領域におい 収穫は女性の仕事とされて 漁撈活動、 て、 どのような象徴的意味 それらの禁忌事 ココヤシとパン 伝統的宗

九八五]。

には、 ŋ ばならない。 で漁をする場合には、 ならない。 のため、女性は早朝に田へ行くときは、 浄めの儀礼を終えたあとでないとタロイモ田へ踏み入ることができない。 え女性であっても、 との考えによると、 い、とくに魚のにおいのする存在(男性)を忌み嫌うからだといわれる。 タロイモの栽培は、 礁湖外での漁撈は男性の活動で、 タロ 男性がタロイモ田へ入ったり、 イ そして出漁前および漁撈活動中に、 モ が枯れてしまうと信じられている。 夫などの持ちものに触れたり魚の骨を踏んだだけでも、 タロイモの豊穣をつかさどるイモ田のカミは、 前夜、 女性の仕事とみなされ、 女性と寝てはならず、 女性にはきつく禁じられている。 家の内外で女の空間を通らなけれ(注8) 女性がそれらの禁忌を犯した場合 男性にとって禁忌となってお 女性の料理したタロイモ 逆に、 カヌー小屋で泊らなけれ 男性が特定の海域 海のにお たと ば そ

らない場合には、 料理された食べもののにおいを忌み嫌うからだと説明される [秋道 一九八一:二七]。もしそのような禁止事項を守 パンノキの実を口にしてはならない。このような禁忌は、 海のカミが魚をかくし、 一匹の魚もとれないようにするといわれる。 海のカミが、 女性の血および性器のにおい 不漁が続くときには、 や女性によ それら

の禁を犯した人を探し、忌みおとしの儀礼をもよおさなければならない。

じられている。このように島内の資源利用に関しても、 とくに異性のキョウダイ間において、女性が男性より彼女の頭を低くしなければならないという忌避行動に基づい 性より空間的に高いところに位置することは、 での労働においても顕著である。それは、タロイモ田とココヤシ林およびパンノキの管理における男性と女性 このような、タロイモの栽培(女性)と漁撈活動(男性)との対立、つまり海と島での生業活動の対立は、 ココヤシやパンノキの実の採取は、女性の禁忌事項とされている。その理由は、 一九八一]。それを犯した場合には懲罰として、 祖霊が許さないからだと説明される。すなわちこの禁忌は、 タロイモ田・湿地―女性、 祖霊がリネッジ成員に病気や死などの危害をくわえると信 ココヤシ、パンノキ・乾燥地―男 腰布を身につけた女性が男 異性間 島 の対立 の な 7

財とがかならずセットとして登場する点である。そして男性財と女性財が、当事者への贈与財という形態をとるが、 びとに分配される。このような人生儀礼の贈与・交換で注目されるのは、 ことができる。そして、誕生儀礼では男のとった魚が女に、当該リネッジからのタロイモ料理が男に、 得儀礼にみられる、魚-男性とタロイモー女性、葬送儀礼でのココヤシ-男性とタロイモー女性といった例をあげる 贈与・交換においても、 性という対立が、宗教的観念と結びついているのである。 以上でみてきた海と島、 また葬送儀礼においても、 男性財と女性財との対立という形で反映される。たとえば人生儀礼での誕生儀礼や航海術修 島内での乾燥地と湿地における生業活動の男性と女性との対立は、それらからの生産物 男のココヤシが女に、女からのタロイモ料理が死者のリネッジの女によって島の人 島のすべての男女が関与し、 それぞれ贈ら 男性財と女性 の

かである。

されている。

この男女の分業にかかわる禁忌は、象徴的には、

男女間で交換されることである。

島 ここで、人生儀礼の過程で顕在化する男性財と女性財との組み合わせ、それらの男女での交換の意味について考察 レベルでみるなら、 終局的には分配の過程をへて、

女からの料理が届かなかったり、

そ

してみよう。

夫が魚やココヤシをとってこない日が続くと、 女たちは男たちの漁における腕の悪さを歌にして揶揄する。とくに儀礼や祭宴のために禁漁区が解放された場合、 離婚の示威行動へとつながる。 ものを探させる」ことを意味し、「恥ずかしい」行為とみなされる。そして夫婦間での、それらの生産活動への拒否は、 ココヤシの手入れをしないことは、「怠け者」とみなされる。それに対し、妻が食事の用意をしないということは、 の漁獲量の多寡が問題になる。獲物と生産物とをめぐるこのような男女間での評価は、日常生活においてもみられ の量が十分でなかったりすると、 行為への非難の表現である。 サタワル社会では、 男が特定の海域に出漁して多くの魚をとってきたときに、 逆に、 男たちは女の不手際を責める。逆に不漁が続き、島の女に魚がまわらない場合には、 妻がタロイモ田の耕作や料理づくりを怠ると、夫や子どもに「よその炉の食べ 妻は夫のために食べものをつくらないことで対抗する。 夫が魚とりや

男女の活動は、 性とがそれぞれの生産物および獲得物を交換することによって社会生活を維持しているのである。 と女性との存在そのものを象徴していることがうかがえる。つまり島レベルから家族レベルにいたるまで、 サタワル社会における男女間の生業活動へのかかわりあいおよび考えかたを考慮すると、男性財と女性財は、 宗教的観念と結びついて、男性が漁撈およびココヤシ、パンノキの栽培、 女性がタロイモ耕作と規定 生業活動に 男性と女 おける

男性

得するのに役立っている。このことは、男女間の交換の局面で、「競い合い」の様相が顕著にみられることからも明ら

男女がそれぞれの分野でより多くの獲物と収穫物を獲

したがって、サタワル社会における男性財と女性財との交換は、

交換対象物の生産性を高めることが意図

として使われる。そこでの腰布は、師匠からの知識の伝授および資格の授与に対する謝礼として贈与される。これは、 して、また葬送儀礼のときには、死者を「包む」ものとして使用される。航海術修得儀礼では、師匠への「献納物」 される機会は、初潮儀礼、航海術修得儀礼と葬送儀礼である。初潮儀礼においては、「一人前の女」を象徴するものと されているとみなせよう。 つぎに、品物のカテゴリーに含まれる腰布の贈与財としての意味を考察することにしよう。腰布が人生儀礼で贈与 そして贈与・交換の象徴的意味は、 資源の活用および活性化の強化にあると解釈できる。

とえば、カヌーでの漂流死などの場合である。つまり、祖霊として集団の人びとを庇護する超自然的存在になるには、 る。 男女間での役割の分担が明確になる。死者を包むものとしての腰布の意味について、人びとはつぎのように述べてい 重な「財」となっている。そして交易においては、女性が交換の対象物を製作し、男性が交換活動に従事するという 彼のリネッジの女たちの関心のまとである。このように、腰布は、社会や集団の必需品を島外から獲得するための貴 との交換によって入手できる。 ることができる」といわれる。たとえば、島でつくられないウコンの粉末、貝製首飾り、べっ甲製腰帯などは、 腰布でくるまれない死にかたは「恥ずかしい」ことで、その霊は、人びとに危害をあたえるヤニューになる。た 航海者(男)が、他島へ航海してどれほど多くのピシャックを持ち帰るかは、 島および

儀礼は、女性が一人前の女として生産活動および出産の役割をになうことを意味しており、航海術修得儀礼は、

海者)への移行期、二つには生者から死者(祖霊)への移行期におこなわれていることが明らかになった。そして初潮 腰布で包まれて弔われることが基本的条件とみなされている。 る航海術の修得に、男性財でなく、女性財の腰布が不可欠な贈与財として役立っているのである。 男が女の織った腰布によって「一人前の航海者」になれることを意味している。つまり島の男として基本的条件であ 以上のことから、 他島との交易、交換活動においても重要である。航海者は「腰布さえ手にしていれば、どんなものでもう 人生儀礼での腰布の贈与は、一つには男女とも子どもの段階から大人のそれ(一人前の女および航

て人びとを守護することの願いがこめられている。それらの性格を考慮にいれると、人生儀礼における腰布の贈与の が航海者として島外から物資を入手する責任をおうことをあらわしている。葬送儀礼においては、死者が祖霊となっ いうことができる。 最後に土地のカテゴリーに含まれる贈与対象物の意味についてふれることにしよう。土地の贈与は、 初潮儀礼では女性の豊穣性と多産性とに、航海術修得儀礼では男性の外世界からの富の獲得にあると また、葬送儀礼でのそれは、 祖霊の人びとにたいする恵みのほどこしにあることが指摘される。 姻族関係にあ

る。このことは、母系社会において、父の集団とその子の集団(異なるリネッジ間)の結びつきが、島でもっとも重要 になっている。それらの土地は、ある集団からその集団の男性成員が婚出した集団へと贈与される。前節で言及した な資源である土地を媒介にして保たれていることを示している。 ように、二集団間での土地の贈与とそれにたいする返済の性格は互酬的である。つまり土地を贈与された集団の子ど る母系出自集団間でおこなわれる。それは、男性財(ココヤシやパンノキのある土地)と女性財(タロイモ田)とが一組 土地を贈与した彼らの父の集団にたいし、生涯にわたって物資と労力によるお返しの義務をおうからであ 贈与された土地の存在こそが、婚姻を契機に結ばれ

## 五 おわりに

た二集団間の紐帯を確認し、維持・強化する象徴として機能していることになる。

モ田などの土地をやりとりする贈答慣行の性格を考察してきた。 とりあげ、 本稿では、 サタワル社会において伝統的な人生儀礼および母系出自集団間でくりひろげられる贈与・交換の事例を ココヤシ、タロイモ料理などの食べもの、腰布、 筆者はそれらの贈与・交換の場面に顕在化する男性 タバコなどの品物やココヤシ林、 パンノキ、 タロ

と女性との役割の分化、男性財と女性財との対立・結合といった側面に焦点をしぼり、

象徴論的視点からの分析をと

交換の特質を指摘しておきたい おして贈与・交換財の意味を明らかにすることにつとめた。ここでそれらのまとめをおこない、 サタワル社会の贈与・

合いの様相を呈すことがある。 それをすることはタブーとなっている。時に、贈与・交換の場で、男女間でそれぞれの生産物の多寡をめぐって競 場し、島の男女間で相互に交換される。男性財と女性財は、それぞれ男女の労働の分業に基づいて生産されたもので れらの機会には、 当該集団と姻族、 あり、それらはつぎのような性格をもっている。第一は、誕生、航海術修得、葬送の諸儀礼過程での贈与・交換が、 との交換の意味は、 まず、 この分業は宗教的観念と結びつき、男の仕事と女のそれとが厳格に分離されており、 人生儀礼において贈与・交換財としてやりとりされるのは、 親族関係にある集団とのあいだでなされるだけでなく、島全体のレベルへと発展する点である。そ 貯えられてきた島の食糧資源が一度に大量に消費され、 島の資源の活用と生産性の促進を象徴的に表現していると解釈できる。 それらの要因から、人生儀礼にみられる男女間での生産物、 食べものと品物のカテゴリーに含まれる物資で 男性財と女性財とがかならず対をなして登 男が女の仕事、 すなわち男性財と女性財 女が男の

界からの富の獲得を象徴しているとみなすことができる。また、死体を包むための腰布の贈与の象徴的意味は、 徴的には豊穣性および多産性を意味しており、航海術修得儀礼のそれは、男性が女性のつくったもので力をえ、 ある。女性が腰布を身につけるのは、一人前の女の象徴である。それらの儀礼は、それぞれ少女から女、男の子から の霊が善い 一人前の航海者、生者から死者(祖霊)への移行を社会的にあらわしている。 初潮儀礼、 祖霊となって人びとに恵みをもたらす存在へと転換することにある。 航海術修得儀礼および埋葬儀礼に、女性財である腰布が貴重な贈与対象物になっていることで したがって初潮儀礼の腰布の贈与は、 死者

な意味をもっていることを指摘できる。 贈与・交換の単位を集団レベルでおさえると、ある集団とそこから男性が婚出した集団との関係が、 年中行事の機会における前者から後者への食べものの贈与、 人生儀礼の過程

における両者間での食べものや品物のやりとりをみれば明らかである。この二集団間の贈与・交換には、二つの異な も彼の母系出自集団の政治・社会的統率者でかつ資源の統轄者であるという地位・役割にたいする彼の集団 った側面がある。 ウダイからの贈与である。 それは彼が生涯にわたって、 第一は、 女性が婚出した彼女の男性キョウダイへ食べものを贈与することを義務づけられているこ したがって、この贈与は母系社会 (出自集団) における男性の女性にたいする地位の優位 彼の母系集団の監督者の地位にあることに帰因する。 つまり、 男性 一の女性 が婚出後

パンノキおよびそれらの生えている土地とタロイモ田を贈られるのである。この贈与された土地の存在が、 団とその父の母系出自集団との紐帯は、土地の贈与によって象徴的に保持されるのである。 贈与にたいする反対給付として食べものや品物を贈ることが義務づけられる。このように、母系社会におけるある集 集団と贈与された集団との関係を確認するしるしとなる。そして人生儀礼の機会に、子どもたちは父の集団へ土地の 第二は、男性の集団が彼の子どもに土地を贈与する点である。子どもからみれば父の母系出自集団から、 ココヤシ、 贈与した

性を象徴していることになる。

という対照的局面を人為的につくりだすことによって、象徴的に、社会的統合をもたらすことにあるとの解釈がなり とができる。 つまり食料資源が限定され、 最後に、サタワル社会の伝統的な贈与・交換が、食料資源の利用における規制と解除と関連している点をあげるこ 大量の資源の蓄積と消費(再分配)は、 余剰生産物を期待できない島社会においては、贈与・交換の基本的意味が、 島の政治的指導者(酋長)の指示によって実施されるからである。 飽食と節食

注

(注1) レヴィ=ストロースは、 『親族の基本構造』でモースの『贈与論』を高く評価して、 互酬性の基本的問題について論じている。

互酬」で、値切り、ごまかし、盗みなどを含み、物質的利益を目ざす行為を指示する。 や貧者に恵みをもたらす性格を特徴とする。三つ目は、「均衡互酬」で、二者間での釣り合いのとれた贈与・交換を指す。二つ目は、「消極的 タイプに分類している[SAHILNS 1965 : 139-236]。一つは「一般互酬」で公式化されない互酬、親族間のやりとりや気前のよさなど、弱者 酬性を人間社会に普遍的に認められる精神構造と位置づけ、「自己と他者の対立を統合させるもっとも直接的形式」と規定した[レヴィ=スト ロース 一九七七:一八一ー一八二]。また、サーリンズは未開社会にみられる贈与・交換の性格を分析し、互酬性の原理にもとづいて三つの

(注 2) すべきだと提案している[FIRTH 1967:318,348]。そのような混乱を避けるためには、互酬性や互酬的原理によって人間の行動や態度を記 ポリネシア社会の贈与・交換の把握のためには、互酬性の原理を贈られたものに同等のお返しをする均衡のとれた贈答・交換に限定して適用 出されないことを主張している[THURNWALD 1934-35 : 122, 125]。そのような概念の不明確さを念頭において、ファース(Firth R.)は、 四二―四三] が、同地域を調査したトゥルウンヴァルトは、互酬性の観念が友好的援助や物物交換の場面で顕在化して、人間関係すべてに見 ない。マリノウスキーは、互酬性の原理こそがメラネシア社会の人間関係を律する基本的な規則とみなしている[マリノウスキー・一九七六: の指摘は重要である [MACCORMACK 1976:99]。 述するさいに、規則、理念、願望、期待、慣習などのどの局面を説明するかを明確にする必要がある、というマッコーマク(Maccormack, G.) |九八○:七] である。この広義の意味内容を含む互酬性の概念を社会現象に適用する場合に、研究者の視点は、かならずしも|様では 互酬性の一般的定義は、「自分が受けた贈物、サービス行為または損害にたいして何らかの形でお返しをすること」[J・ファン・バ

母系拡大家族とよびうるが、本稿ではリネッジの用語を使用する。サブ・リネッジの成員によって構成される居住集団(家族)の規模は、最 現在一五の下位集団(サブ・リネッジ)に分節化している。そしてサブ・リネッジが基本的な土地保有集団となっている。この居住集団は、 大が一二世帯七二人、最小が二世帯一○人である。その成員は妻方居住様式をとるため、二~三世代間の女性リネッジ成員、彼女らの夫と子 各母系出自集団の成員は、相互に系譜関係を辿ることができるので、この集団は、リネッジとみなすことができる。八つのリネッジは、 未婚の男性成員および養子から構成される。

接する居住集団によって利用されている。カヌー小屋は、カヌー収納庫として使われるほかに、男性の集会所、 現在サタワル島には、八軒のカヌー小屋がある。それらは基本的には、リネッジごとの所有とされているが、実際にはカヌー小屋に隣 病人の収容所などにも利用される。詳細は、須藤[一九七九]を参照されたい。 独身男性の寝所、 島外からの

びとから聞きとったものである。 棄ないし廃止されてしまった[石森 サタワルの人びとがキリスト教に集団改宗したのは、一九五〇年代のことである。それ以降、伝統的宗教体系やそれに基づく儀礼が放 一九七九:一六〇]。そのため、本稿でとりあつかう人生儀礼の多くの事例は、それを経験した長老の人

〇〇八一一〇四六頁。

酒」とよばれる。その意味は、月明りのもとでヤシ酒をくみかわしながら、長老の航海者が若者に知識の伝授をおこなうことである。 ヤシ酒は、ココヤシの新芽から採取される液汁を自然発酵させたものである。航海術の伝授に若者から贈られるヤシ酒は、「月の下の

(注7) サタワルの人びとの死生観によると人間は、死後、「霊魂」と「肉体」とに分離し、「肉体」は墓地にとどまるが、「霊魂」は五日目の朝 礼は実施されている。またプァイニュもおこなわれているが、祖霊を祀った小祀への供物の献上や直会は、キリスト教の受容後、放棄された。 に「あの世」へ旅立ち、そこで「祖霊」になると考えられている。したがって、フィラオラオは、霊魂を送る儀礼である。現在でも、この儀 小祀は、「カミの家」ともよばれ、海岸に立てられた小さな建物であった。呪者が守護霊をよび寄せて、病気の治癒儀礼などをおこなう場所で

(注8) サタワルの家屋は、 身につけてない腰布が掛けられ、男性の立ち入りが禁止される。その背後の中庭も女性の空間とされ、食事をしたり、男性が踏みこむことが - 側面に入口がもうけられる。入口のある反対側の側面および廂の下の部分は、 女の空間とされている。そこには、

あった [土方 一九四〇:三五]。

#### 参考文献

石森秀三 秋道智彌 一九七九「サタワル島の数占い─その基本体系について─」『国立民族学博物館研究報告』四巻二号、一五七─二五○頁 一九八一「〈悪い魚〉と〈良い魚〉-サタワル島における民族魚類学-」『国立民族学博物館研究報告』六巻一号、六六-一三三頁。

牛島 巖 「九七六「ミクロネシア・ヤップ島の〈貨幣〉」『歴史・人類』(筑波大学・人類学系紀要)二号、八四-一二五頁。 一九八五 『危機のコスモロジー―ミクロネシアの神々と人間―』福武書店。

エケ、P(小川浩一訳) 一九八○『社会的交換理論』新泉社。

須藤健一(一九七九)「カヌーをめぐる社会関係―ミクロネシア・サタワル島の社会人類学的調査報告―」『国立民族学博物館研究報告』四巻二 号、二五一—二八四頁。

一九八一 「母系社会における忌避行動―ミクロネシア・サタワル社会の親族体系(一)―」『国立民族学博物館研究報告』五巻四号、一

**「サンゴ礁の島における土地保有と資源利用の体系」『国立民族学博物館研究報告』九巻二号、一九七―三四八頁** 

土方久功 一九四〇 一五九頁。 一九八六 「母系社会における子どもの養育」『社会人類学の諸問題』(馬淵東一先生古稀記念論文集編集委員会編)第一書房、一三九-『ヤップ離島・サテワヌ島の神と神事』南洋群島文化協会

- J・ファン・バール(田中真砂子・中川敏訳) 一九八○『互酬性と女性の地位』弘文堂。 一九四三「サタワル島における葬儀―ならびに死及び葬儀に関連する呪儀・禁忌その他―」『民族学研究』七巻二号、一二二―一三四頁
- マリノウスキー、B(寺田和夫・増田義郎訳) 一九六七a「西太平洋 の遠洋 航海者」『世界の名著』五九巻(泉靖一編)、中央公論社、 五九一三
- (青山道夫訳)一九六七b『末開社会における犯罪と慣習』新泉社。

メア、L(土橋文子訳)一九七九『婚姻―夫とは何か/人類学的考察―』法政大学出版。

- モース、M(有地亨・伊藤昌司・山口俊夫訳)一九七三「贈与論―大古の社会における交換の諸形態と契機―」『社会学と人類学I』弘文堂、二 一九一三九八頁。
- レヴィ・ストロース、C(馬淵東一・田島節夫監訳) 一九七七『親族の基本構造』(上)、番町書房!
- COMAROFF, J. L. 1980 The Meaning of Marriage Payments. London: Academic Press
- FIRTH, R. 1967 Primitive Polynesian Economy. London: Routledge & Kegan Paul
- NAGASHIMA, N. 1981 Is the Wife-Giver Superior?: the Affinal Relationship among the Iteso of Kenya with Special Reference to Ivan Karp's Prepositions. In N. Nagashima(ed.), Themes in Sociocultural Ideas and Behaviour among the Six Ethnic Groups of Kenya

Hitotsubashi University, pp. 43-68

- NASON, J. 1970 Clan and Copra: Modernization on Etal Island, Eastern Caroline Islands. Ph. D. dissertation, University of Washin
- RUBEI P. G. and A. ROSMAN 1978 University of Chicago Press Your Own Pigs You May Not Eat: Comparative Study of New Guinea Societies.. Chicago: The
- Sahlins, M. D. 1965 On the Sociology of Primitive Exchange. In M. Banton (ed.), The Relevance of Models for Social Anthropology. A. S. A. Monographs No. 1. London: Tavistock Publications, pp. 139-236
- SCHWIMMER, E. 1973 Exchange in the Social Structure of the Orokaiva: Traditional and Emergent Ideologies in the Nothern District of Papua. New York: St. Martin's Press.
- STRATHERN, A.M. 1972 Women in between, Female Roles in a Male World: Mount Hagen, New Guinea. London: Seminar Press
- THURNWALD, R. 1934-35 Pigs Currency in Buin. Oceania 5, pp. 119-141.
- Weiner, A. 1977 Women of Value, Men of Renown: New Perspectives in Trobriand Exchange. Queensland: University of Queensland